
 

 157پنج رساله /

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 چهار

 تاریخ زبان عربی



 

 تاریخ زبان عربی / 158

 
 
 
 



 

 159پنج رساله /

 

I. درباره ی زبان های سامی 

 
 آفریقایی -زبانهای آسیاییی خانواده  -1

آفریقایی، بر مجموعه ی بزرگی از زبانهای  -اصطلاح زبانهای آسیایی
غرب آسیا و شمال و شرق افریقا اطلاق می شود. این زبانها را به پنج شاخه 

ده اند: سامی، بربری، مصری باستان، کوشی و چادی. ی معروف تقسیم نمو
 آفریقایی است. -زبان عربی جزء شاخه ی سامی زبانهای آسیایی

و « آفریقایی -زبانهای آسیایی»بعضی از دانشمندان اصطلاحات 
را یکی دانسته اند؛ زبان های بربری سودان، « سامی -زبانهای حامی»

بجهّ، ماهو، جالا، سومالی( را شامل  بشاریه،)هوساء، فولبا، زبانهای کوشی 
خانواده ی زبان حامی می دانند. اما، حقیقت اینست که این دو اصطلاح 

 -در خانواده ی زبانهای آسیایی« فولبا»مترادف هم نیستند. چنانکه زبان 
آفریقایی شامل نیست، در حالیکه عده ای از دانشمندان آنرا شامل این 

جزو « هوساء»می دانند. به همین ترتیب زبان  خانواده و جزء زبانهای حامی
 -سامی نیست در حالیکه جزء خانواده ی زبانهای آسیایی -زبانهای حامی

 آفریقایی هست.
وجه مشترک این زبانها در بعضی از ویژگیهای ساختاری است، یعنی 
همه ی این زبانها به اصل واحدی که از آن منشعب شده اند، باز می گردند 

 یزات آنها از هم دور شده است.مول تاریخ خصوصیات و مو سپس در ط
 
 زبانهای سامی -2

وجود خانواده ی زبانی به نام سامی، از آنجا فهمیده شد که آشنایان با 
وجود شباهتها و قرابتها میان این  -در عصر اسلامی -دو زبان عربی و عبری



 

 تاریخ زبان عربی / 160

طه بجود رادو را درک نمودند؛ سپس مقایسه ی این دو با زبان سریانی، و
میان هر سه را ثابت ساخت. گویا ابن حزم اولین کسی بوده که گفته این 

 زبانها از یک اصل منشعب شده اند.
اما پژوهشگران غربی در قرن شانزدهم، حین مطالعه و تحقیق روی 

 ایکتاب مقدس که به زبان عبری قدیم است، برای فهم بعضی از جنبه ه
از زبان عربی استفاده کردند. پس  ،(غامض متن عبری عهد قدیم )تورات

تحقیق در مورد زبان عربی و ارتباط آن با خانواده ای از زبانها، با جنبش 
زبان عبری است، اما  ، بهاصلاحات دینی یکجا آغاز گردید. متن عهد قدیم

دو سفر  آن به زبان آرامی است. این امر باعث گردید که به زبان ارامی 
س تحقیق حول زبانهای سامی باستان از مطالعه ی نیز توجه صورت گیرد. پ

و برای فهم آنان  ،دیتورات که به زبانهای عبری و آرامی است، آغاز گرد
 از زبان عربی که زنده و مشهور بوده، استفاده صورت گرفت. 

)حبشی « جعز»در قرن هفدهم عضو دیگر این خانواده یعنی زبان 
اولین کسی بود که کوشید نام  (Schlözer)باستان( شناخته شد. شلویشر 

مشترکی به زبانهای عبری، عربی، آرامی و حبشی پیدا کند؛ او به نامگذاری 
با توجه به از  تمسک جست. کلاً –سام، حام و یافث  -فرزندان نوح

شباهت نامهای بعضی از این زبانها، با اسامی فرزندان سام بن نوح، نام 
بعد از تحقیق روی زبانهای  را بر آن نهاد. فقط« زبانهای سامی»

وشمندی برای صنف بندی زبان ابود که مبنای  -در قرن نزده -هندواروپایی
های سامی بوجود آمد. علاوتاً محققین به پژوهشهای تاریخی و باستان 
شناسی نیز توجه کردند که بدینوسیله زبانهای دیگر این خانواده چون عربی 

ی نمودند. گزینینوس زبان شناس جنوبی، اکدی و فنیقی را نیز شناسای
فرهنگ زبان عربی و آرامی را نوشت. او اولین کسی است  و آلمانی نحو

یعنی خطی که نقشهای باستانی یمن به آن نوشته  –که رمزهای خط مسند
 کشف نمود.را  -شده بود



 

 161پنج رساله /

تحقیق منحصر به متون دینی و کتبیه های باستانی نماند؛ عده ای از 
در لهجه های جدید عربی و آرامی و زبان های سامی  دانشمندان به تحقیق

یقات دریافتند که زبان مصری قدیم جدید در حبشه پرداختند. طی این تحق
 (Brugsch))قبطی(، اختلاف عمده یی با زبانهای سامی ندارد. بروگش 

زبانشناس  (Erman)ارمان  .«زبان باستانی مصر، سامی است»گفته بود 
رابطه او گفت که زبان همین سیر نموده و در دیگر حرف بروگش را تف

 هخر( از خانواده ی زبانهای سامی جدا شدأمصر قدیم در زمانی نزدیک )مت
را و چند هزار سال است که راه مستقلانه در پیش گرفته است. همین رابطه 

میان زبانهای مسما به حامی، با زبانهای سامی تشریح نمود. با این تفاوت 
ی در زمان دورتر از زبانهای سامی جدا شده اند. پس که زبانهای حام

ی زبانهای سامی، بیشتر از زبانهای مشترکات زبان مصری قدیم با خانواده 
 خانواده ی حامی است.

زبان دیگری که در مرحله ی بسیار کهن از شاخه ی سامی جدا شده، 
کته ی لیبی حک شده است. ننزبان نومیدی است. این زبان در نقشهای باستا

ای را که روسلر تاکید می کند اینست که این جدایی در شرق قلمرو 
اقوام متکلم به این زبان به غرب کوچیده از آن زبانهای سامی رخ داده، پس 

اند، و این امر سبب شده که زبان مذکور تا حد زیادی در جریان متفاوت 
اما در  از دیگران تحول کند. در زبان نومیدی واجهای حلقی وجود ندارد؛

خواهر زبان نومیدی است، این آواها وجود دارد؛  حکمزبان سومالی که در 
این آواها را از دست  ،پس معلوم می شود که زبان نومیدی، ضمن تحول

زبان نومیدی را مادر زبانهای بربری خوانده اند؛ وجه اشتقاق  .داده است
ای سامی شرقی بعضی از واژگان نومیدی و بربری بر اساس مقایسه با زبانه

در زبان نومیدی و زبانهای بربری، در « بِنُ»روشن شده است. مثلاً کلمه ی 
تعبیر می شود. این مطلب یعنی اینکه « بیت»زبان سامی مشرق به کلمه ی 

کلمه ای را « بنا و ساختمان»زبان نومیدی از واژگان زبانی مربوط به 



 

 تاریخ زبان عربی / 162

حالیکه زبانهای سامی  )خانه( را نشان می دهد، در« بیت»اشتقاق کرد که 
که بر ارتباط  ندمشرق از همین واژه ی زبانی، کلمه هایی را اشتقاق کرد

جنسی با آن، یعنی زن و فرزند دار شدن از او را نشان می دهد، و هر دو 
بنی »)خانه را ساخت( و « بنی البیت»، «بنی»معنا را در واژه ی عربی 

، دو معنا را در «بنی»فعل عربی  )بر او وارد شد( می یابیم. گویی« بالمرأة
)یعنی وارد شدن بر زن و صاحب « اء بالمرأةنبناء البیت و الب»بر دارد: 

 فرزند شدن(.
یعنی شب را سپری « بات»در رابطه با فعل « بیت»اما واژه ی عربی 

کرد، می باشد که از واژه ی مخالف آن است. از نظر زبان شناسی این نوع 
امی بودن زبان نومیدی کافی است. با اینحال، مشکل استدلال برای اثبات س

اصلی پژوهش در این زمینه، از یکطرف تصویری بودن خط مصری و غیر 
لیل بودن نقشهای نومیدی آوایی بودن واژگان آن است، از طرف دیگر ق

 است.
اما وجود ویژگیهای ساختاری مشترک در هر یک از شاخه های 

مهمترین این ویژگیها  ؛فریقایی، ثابت شدهآ -پنجگانه ی خانواده ی آسیایی
عبارتند از: وجود تای تأنیث برای تفکیک مذکر و مونث، کاربرد نون 

بنی(، وجود ضمایر رَ، ضَبیِرَوقایه برای ارتباط دو واحد صرفی )بجای ضَ
متصل، به کارگیری واو همچون حرف عله که در بسیاری از مواقع حذف 

شتقها با ساختهایی که با میم شروع می می شود، و تشکیل تعدادی از م
کان و اسم مفعول در عربی. بررسیهای دشوار مذکور نشان مشوند، مثل اسم 

دهنده ی عدم استقلال شاخه ی زبانهای سامی، و ارتباط آنها با خانواده ی 
 افریقایی است. -زبانهای آسیایی

 یزات مشترک زبانهای سامی مم -3
 یزات آواییمم -الف



 

 163پنج رساله /

م( و آواهای دندانی )دال و تا( تقریباً در تمام  لبی )ب وآواهای  
زبانهای سامی وجود دارد. آواهای حلقی و آواهای اطباق، در هیچ یک از 

 ء.شود. آواهای حلقی عبارتند از ع غ ح خ هـ  زبانهای اروپایی مشاهده نمی
عبارتند از ق ص ط. که در تمام زبان های سامی وجود دارند آواهای طباق 

در تمام زبانهای سامی حضور  -با درجه های مختلف –ین دو گروه تقریباً ا
دارند. زبان عربی در مقایسه با سایر زبانهای سامی، دارای بیشترین آواهای 

 حلقی و طباق است.
بی تردید منظور از حضور این آواها در یک زبان، حضور تمایز دهنده 

به گوش   Aقبل از  Abartمزه در کلمه ی هی آنهاست؛ فی المثل آواز 
مذکور بدون ی می رسد، اما کدام تمایزی ایجاد نمی کند. یعنی تلفظ کلمه 

ل و أآوای شبیه همزه، معنای دیگری ندارد. مثل اینکه در کلمات عربی س
سال، وجود آن در کلمه ی اول، معنایی، و عدم آن در کلمه ی دوم معنای 

 دیگری را تداعی می کند.
 ؛قی در زبان سامی اولیه وجود داشتهند که آواهای حلعده ای باور دار
ل اعلای زبان سامی است، چون اکثر آن آواها را ََپس زبان عربی، مثَ

حفظ کرده است. در حالیکه زبانهای دیگر سامی، بخشی از شش آوای 
هری که ادامه ی تازه ای از عربی جنوب حلقی را حفظ کرده اند. در زبان مَ

ادامه ی عربی جنوب است( آوای ع وجود ندارد. در  است )عربی شمال نیز
دو آوای حلقی حا و خاء وجود  -قبل از اسلام -زبانهای سامی منطقه ی شام

ندارد. به همین ترتیب زبان اکدی نیز فاقد اکثر آواهای حلقی است و فقط 
 را داراست. ءهمزه و خا

ربی آواهای اطباق عبارتند از ص، ق، ط، ض، ظ که در زبان عاعم 
از آنها را دارا هستند. اما  وجود دارند. اما سایر زبانهای سامی، تعداد اندکی

در تمام زبانهای سامی وجود دارد. جای سه « ص، ق، ط»سه آوای طباق 
آوای ض، ص، ظای عربی را در عبری فقط یک آوای طباق ص گرفته 



 

 تاریخ زبان عربی / 164

 است؛ در اکدی نیز چنین است.
 ی به عین تحول یافته است.ضاد در زبان آرامی گاهی به ق و گاه

 
 تحولات صرفی -ب

معنای واژه در کلمات سامی، با تعداد حالتهای موجود در آن واژه  
مرتبط است. اکثر کلمات در زبان های سامی سه صامته )ثلاثی( 

فهای اصلی حر. انگاره ی میزان صرفی، بر اصل تفکیک بین )فعل(هستند
و آن تغییری که از حذف یا  ،لام ظاهر شده در میزان صرفی بر فا و عین و

اضافه بر واژه عارض می شود، مبتنی است. تمام معانی بعدی، بر محور 
، کتاب، مکتب، مکتوب، بَتِ، کُبَتَمعنای کلمه ی اصلی دور می زند. کَ

کاتب...، یعنی حرکتهای مختلف ضمه، فتحه و کسره، صیغه های مختلفی 
ها آن را مشخص می کنند، را در درون چارچوب معنایی ای که صامت

تشکیل می دهند. علاوه بر حرکات مذکور، صامتهای اضافی مثل میم و 
آوردن تغییر در معنا تاثیر دارند: مکتب، مکتبة. به در نون و س و غیره نیز 

همین ترتیب ساختهای صرفی دیگری با افزودن پسوندهایی تشکیل می 
 الم مذکر و مونث.جمع سمثل  ؛شود که معنای متفاوتی را تداعی می کند

اسم ها در زبانهای سامی طبق معیارها یا اوزان ثابتی تقسیم بندی می 
سه جنبه ی اسم را برملا می سازند: عدد، حالت، و جنس.  هاشوند؛ این معیار

مفرد، تثنیه و جمع است. اکثر زبانهای  (number)منظور از عدد 
زبانهای سامی عمومیت دارد، هندواروپایی فقط مفرد و جمع دارند؛ تثنیه در 

اما در بعضی از این زبانها کاربرد آن اندک است، مثل زبان عبری که به 
اشیای خارجی جفت )مثل دست و پا( محدود می شود. حالت یا حالت 
اعرابی همان رفع و نصب و جر است که در آخر کلمه واقع می شود. از 

ه اند. اما میزه را حفظ کردو اکادی، این م یمیان زبانهای سامی، عربی، اکد



 

 165پنج رساله /

اکثر زبانهای سامی، و بیشتر لهجه های زبان عربی این حالت ها را از دست 
 داده اند.

با آنکه هیچ ارتباط خارجی با ساختهای زبانی وجود ندارد، مع الوصف 
زبانهای سامی، اسم را به دو قسم مذکر و مونث تقسیم می کنند: کتاب 

اسم مونث(. تمام اسمهایی که به تای تانیث )اسم مذکر(، خورشید و میز )
 ختم می شوند و تمام اسمهای جمادات مونث اند: منضده، مونث؛ و نضدَ 

در حالیکه  ؛)تخت( مذکر شناخته شده است. شمس مونث، قمر مذکر است
)قمر( مونث. اما Luna)خورشید( مذکر،  Solدر لاتین عکس اینست: 

ای از زبانها مثل اسلاوی، در اینست  تفاوت عمده ی زبانهای سامی با دسته
اخیر الذکر علاوه بر مذکر و مونث، قسم سوم که مخنث که در زبانهای 

و  باشد نیز وجود دارد. در حالیکه در دسته ی دیگری از زبانها مثل ترکی
 ، اصلا تقسیم بندی بر اساس مذکر و مونث وجود ندارد.فارسی

چند دسته تقسیم می شود؛ این در زبانهای سامی، فعل از نظر ساخت به 
ساختها در عربی عبارتند از مضارع، ماضی و امر. زبانهای سامی کهن شام و 
حبشه نیز همینگونه اند، در حالیکه زبان اکدی صورت دیگری دارد، در آن 
ساختهای بیشتری را می بینیم، و از این لحاظ میان این زبان با دیگر اعضای 

یعنی زبان اکدی ساختهای  .ی وجود داردخانواده ی سامی تفاوت فاحش
متنوع تری را برای بیان زمان داراست؛ اما در حالیکه عربی فاقد آن تنوع 

از طریق مضارع بیان کند؛ کما اینکه این صیغه  را است، می تواند استقبال
کان »مثل ، یا ساخت در بعضی مواقع بیانگر زمان ماضی نیز می شود

ه ی ماضی نیز گاهی بیان حال و آینده را می به همین ترتیب صیغ«. یکتب
 )اگر بنویسد، خواهم نوشت(.« کتبتُ بَتَان کَ»کند، مثل: 

 نحو زبان های سامی -ج
از نظر ساختمان جمله نیز میان زبانهای قدیم سامی، و زبانهای جدید  

تفاوتهایی وجود دارد. به نظر می رسد که بطور عموم در زبانهای کهن 



 

 تاریخ زبان عربی / 166

که با واو به یکدیگر ارتباط  (arataxe)« توازی»ه ولی جمله های کوتا
می گیرند، کاربرد داشته است. اما به تدریج جملات دراز شده و پیچیدگی 

این حالت تابع پیشرفت فکر و اندیشه است؛ تا جاییکه وجود  ؛پیدا کرده
یا  Hypotaxeجدید را ی جملات قصر در عربی، استثنا است. این گونه 

ویند. هم در لهجه های بدور از فصاحت زبان عربی، و هم می گ« ترکیب»
در آن عده از زبانهای سامی که ادبیات گسترده ای ندارند، هنوز جملات 

هری جمله از چند قصر و حالت توازی به مشاهده می رسد: مثلاً در زبان مَ
نی از زبانهایی است که هنوز وارد أکلمه ی محدود ساخته می شود، این ش

ی پیچیده و گوناگون نشده اند. سادگی و بساطت هاتبیین اندیشه مرحله ی 
جمله های مهری، با جمله هایی که در نقشهای باستانی عربی نوشته شده 

 اند، شبیه است، در حالیکه با نثر معاصر عربی فاصله ی بسیاری دارد.
 واژگان اساسی -د

زبان  واژگان اساسی در زبانهای سامی به یک اصل اشتقاقی واحد در
د. به عباره ی دیگر، این زبانها در واژگان ناولیه ی سامی باز می گرد

« لکَهَ»ند، در حالیکه معانی دچار تغییر و تحول شده اند. فعل شترک ام
عبری، هر دو به واژه های سامی مشترک )هـ ل ک( « هالخ»عربی با 

« هالخ»برمی گردند. اما هلک در عربی، به معنای رفتن به جهان دیگر، با 
به معنای مطلق رفتن، متفاوت است. ولی چنانکه گفتیم، هر دو از یک اصل 

ر عبری به معنای نان اشتقاق یافته اند. لحم در عربی به معنای گوشت، و د
می گویند، چون به احتمال زیاد « تخصیص معنایی»است. این تفاوت را 

 ده است.کلمه ی لحم در زبان سامی واحد، به معنای مطلق خوردنی بو
واژگان مشترک در زبانهای سامی شامل تعدادی از کلمه ها می شود 
که در حوزه های: خانواده، جسم انسان، نام گذاری حیوان و نبات و اعداد 
جای می گیرند؛ بعضی فعلها نیز شامل واژگان اساسی اند. عم در زبان اولیه 

، و در عبری ی سامی به معنای پدربزرگ بوده که در عربی به معنای کاکا



 

 167پنج رساله /

به معنای ملت استعمال می شود. در یمن باستان نام الهه ی بزرگ بوده 
س در أذن، و رجل، ید، شعر )مو(، اُ، رِ«عین»است. اعضای بدن انسان چون 

همه ی زبانهای سامی مشترک است. نام چند حیوان مثل شیر، سگ و 
ی حیوان  گوساله مشترک است، و در بعضی زبانهای سامی برای نر و ماده

تان؛ اسد، لبوءة. اسم نباتاتی چون أواحد، دو اسم جداگانه است: حمار، 
زیره، خوشه، گندم، و سیر مشترک است. بالاخره تمام زبانهای سامی در 

اتفاق )تقریباً( کامل دارند. اما عدد یک در مهری و  10تا  2شمارش اعداد 
 های سامی است.اکدی )طاء و طیط( غیر از آنچه است که در سایر زبان

 
 
II. قلمرو زبانهای سامی 

 شاخه ی اکدی -الف
به زبانها و لهجه های سامی در سرزمین عراق اطلاق می شود که در  

قبل از میلاد وارد این سرزمین شدند. اکد نام شهری بوده در  2500حوالی 
ها در آن سکونت داشتند. نام گذاری اکدی بر این  شمال بابل که سامی

امی، برای تمایز از زبان ملت متمدن تر ساکن در جنوب شاخه ی زبان س
ی کهنه رسرزمین رافدین، یعنی زبان سومری است. گفته می شود که سوم

ترین زبان عالم است که تدوین گشت. در حالیکه وابستگی و خویشاوندی 
ق.م. به صورت  1900آن کماکان لاینحل است. سرزمین مذکور تا حوالی 

و اندک اندک سامی ها بر سومری ها غلبه کردند. دو زبانه باقی ماند 
نقشهایی که دوزبانگی را پیش از تاریخ مذکور نشان می دهد، در دست 

 ی اطلاق می شود: به همین دوره ی دوزبانگ« اکدی باستان»است. نام 
 

 اکدی باستان
 



 

 تاریخ زبان عربی / 168

 آشوری باستان بابلی باستان
 ق.م1500-1950 ق.م 1950-1530

 یانهآشوری م بابلی میانه
 ق.م.1000-1500 ق.م. 1530-1000

 آشوری جدید بابلی جدید و نو
 ق.م.600-100 ق.م.1000-650
  بابلی متاخر

  قرن اول میلادی -ق.م. 650
 

اکدیان، خط و کتابت را از همسایگان سومری خویش آموختند. خط 
سومری از روی شکل ظاهری، میخی خوانده می شد، نه اینکه میخی وصف 

آن خط باشد. بعد از اکدیان، ملتهای دیگری نیز خط میخی را بکار طبیعت 
زبان فارسی باستان. همانطوریکه بکارگیری خط ایرانیان در گرفتند، مثل 
را میان سومری ها و اکدی ها به اثبات نمی رساند، به ای میخی، رابطه 

د. همین ترتیب، میان زبان سومری و فارسی باستان نیز رابطه ای وجود ندار
 بعضی از محققین، سومری ها را هندواروپایی دانسته اند. با اینحال 

مبنای خط میخی آوایی است، کلمه به مقطع هایی تقسیم می شود، و 
ع رمزی است که به آن نوشته می شود. پس مبنای خط میخی، با هر مقط

مبنای خط هیروگلیفی )تصویری( که زبان قبطی با آن نوشته می شد، 
. از اینرو خط میخی، جنبه های مختلف زبان اکدی را منعکس متفاوت است

عربی جنوبی، نمایانگر حرکتها نبود و در  یمی سازد، در حالیکه خط باستان
 شرایط حاضر، ما قادر به خوانش دقیق این خط نیستیم. اما خط اکدی: 

 
 اکدی میانه و جدید و متاخر اکدی باستان زبانی ی حالت اعرابی/ مرحله

 Kalbum Kalbu رفع

 Kalbam Kalba نصب



 

 169پنج رساله /

 Kalbim Kalbi جرّ

 
ی میم اخیر کلمات در اکدی باستان را تیمیم می گویند که در مرحله 

 ، ولی در واقع به تنوین تبدیل شده است. هبعدی افتاد
گفتیم که زبان سامی تمام آواهای حلقی را دارا بود؛ در حالیکه زبان 

. اکدیها از تلفظ دو آوای استرا دارا سومری فقط دو آوای همزه و خاء 
عین و حاء به نفع سومری ها چشم پوشیدند. این دلیل دوزبانگی منطقه، طی 

 چند قرن است:
ساخت سامی و 

 عربی
ساخت اکدی بدون 

 پسوند اعرابی
آواهای 

 مفقود شده
 جایگزین

 مدّ حرکت عین be:L بعل
 مدّ حرکت حاء qe:m قمع
 مدّ حرکت هاء na:r نهر

 
این تحول متاثر از زبان سومری بر زبان اکدی یا زبان مهاجر است. 

ما در حال پی گیری  ،البته این تاثیرات متقابل بوده، ولی به مقتضای حال
تحول زبان اکدی هستیم. تعدادی از واژه های سومری از طریق اکدی به 

ر که د« هیکل»عبری و از آن طریق به زبان عربی راه یافت، مثل کلمه ی 
در اکدی به همین  آمده،به معنای خانه ی بزرگ « ekallum»سومری 

ی )به اضافه ی هاء رو از اینجا به عب ،معنا و به معنای قصر و معبد راه یافت
و از اینجا به آرامی و عربی )با های اول کلمه( راه « Hekallum»اول( 

 پیدا کرد. 
ان است: در زبان در حوزه ی نحو نیز تاثیر زبان سومری بر اکدی نمای

سومری فعل در آخر جمله می آید، در حالیکه در زبان اکدی )برای جمله 
های فعلیه( در اول جمله، و برای جمله ی اسمیه در وسط جمله. اما اینک 

در  -به تاسی از زبان سومری –های نثری اکدی در دست داریم که فعل تنم



 

 تاریخ زبان عربی / 170

صل خویش وفادار آخر جمله آمده است. در باب شعر، زبان اکدی به ا
 مانده است.

زبان اکدی از کهنترین زبانهای سامی  است که مدون شده، پس وجود 
پدیده های زبانی در آن )چنانکه در عربی نیز( به معنای وجود همان پدیده 

تا قرن هفتم قبل از میلاد اکدی ها در زبان مادری )سامی( است. زبان 
بود، سقوط دولت آشور  زبان زندگی و حکومت( )مدت بیست و پج قرن

به معنای آغاز حالت احتضار زبان اکدی  -در همان قرن -بدست مادی ها
س و میراث مبود، و آهسته آهسته، با بجا گذاشتن میراث ادبی گیلگ

 حقوقی چون قانون حمورابی، جا را برای زبان آرامی خالی کرد. 
 
 شاخه ی کنعانی -ب

شاخه است: اگریتی، عبری،  چند زبان سامی منطقه ی شام، شامل این 
)اگریتی(،  یه و موآبی. این زبانها در سه صنف کنعانی شمالفنیقی، بون

 کنعانی میانه )فنیقی( و کنعانی جنوبی )عبری و موآبی( تقسیم می شوند.
شمالی همین یک زبان )اگریتی( تدوین گردیده است.  یاز کنعان

خرین زبان سامی است مدیترانه( است. این آ دراگریت شهر ساحلی شام )
که شناسایی شده است. آثار این زبان که مربوط به قرنهای هیجده و 
چهارده ی قبل از میلاد است، از عراق و مصر به دست آمده است. از آن 

در ساحل سوریه، نقشهای فراوانی « رأس شمراء»( در شهر م1929پس )در 
ده شده در لوحه های به این زبان بدست آمد. تعداد رمزها یا نقشهای استفا

گلی با این زبان، به مراتب کمتر از آنهایی است که در زبانهای سومری، 
 ر می رفته است.اکدی و حبشی بکا

به عباره ی دیگر، نظام نوشتاری اگریتی ساده است )سی رمز در برابر 
صدها رمز در زبان اکدی(. گفته می توانیم که اگریتی ها تعداد آواها را با 

وف همسان کردند، فقط برای همزه در سه حالت )مفتوح، مضموم تعداد حر



 

 171پنج رساله /

و مکسور( سه علامت جداگانه گذاشتند. این کوتاهی در تمام نوشته های 
اگریتی ها اولین کسانی ابجدی سامی منتقل گردید. گفته می شود که 

. اینان به کتابت بودند که همسانی میان حرف و آوا را بوجود آوردند
سومری( پایان دادند. کار ـ لیفی( و مقطعی )اکدی تصویری )هیروگ

اگریتی ها یعنی آوایی ساختن خط، معرفت را از انحصار برگزیدگان بیرون 
کشید. با اینحال شناخت ساختار آوایی اکدی، آسانتر از شناخت آوایی 
اگریتی است، زیرا کتابت اگریتی بر مبنای صامتها استوار است. این سنتی 

باقی مانده  -تا چند قرن بعد از میلاد -مام نوشته های سامیبوده که برای ت
بود. ترتیب ابجدی الفبا، از آن اگریتی هاست که نزد تمام مللی که خط را 

از اگریتی ها گرفتند، باقی ماند. میان  -چه با واسطه و چه بی واسطه –
هزار و یکصد سال فرق وجود  حدودتدوین زبان اکدی با زبان اگریتی 

نزدیک است، فی المثل آواهای ق م(. اگریتی با عربی 1400-2500)دارد 
حا و خا در هر دو زبان وجود دارد؛ در حالیکه زبانهای عبری و فنیقی هر 

جمع کرده اند. به همین ترتیب، تفاوت آواهای « حاء»دو آوا را در واج 
ین در اگریتی و عربی وجود دارد، در حالیکه عبری آنرا به عین غعین و 

فاصل میان کنعانی کهن با عبری و فنیقی  لاصه کرده است. اگریتی حدخ
 است.

فنیقی از زبانهای کنعانی میانه است. کهنترین سند این زبان جملاتی 
از مصر بدست آمده است. این که « تل عمارنة»است در مجموعه ی رسائل 
در قرن چهاردهم قبل از میلاد است. « جبیل»جملات لهجه ی منطقه ی 

در دست داریم.  .م 100تا  .ق.م 1000ی نقشهای بیشتری از سال های بین ول
زبان فنیقی، زبان سواحل شام، فلسطین و لبنان است. با اینحال، نقشهای 
خارج از شام هم بدست آمده؛ چون فنیقی ها مردم تجارت پیشه بودند، 
نقشها و کتیبه هایی از آنان در جزایر مدیترانه )از جمله قبرس( و 

باقی  مدیترانه )سواحل آسیای صغیر تا اسپانیا( و بنادرنزلگاههای ساحلی م



 

 تاریخ زبان عربی / 172

را « زبان بونی»مانده است. زبان فنیقی حین گسترش به سوی مغرب، نام 
بخود گرفته است. محل تکلم با این زبان، تونس امروزی است. فنیقی ها به 

این  این منطقه )قدت حدشت= شهر جدید( در قرن نهم ق.م. رسیدند. از
م را که شهر قرطاجنه را رومیها تسخیر می کنند، مرحله ی  146زمان تا 

اول زندگی زبانی بونی می گویند؛ از این تاریخ به بعد مرحله ی دوم آن 
 آغاز می گردد که به آن زبان بونی جدید می گویند.

این زبان از هر حیث تحت تاثیر زبان لاتین است. مهمترین ممیزه ی 
که  –ید، ضعف تلفظ آواهای حلقی است. ممیزه ی دیگر زبان بونی جد

بکارگیری علایم آوایی حلقی از کار افتاده، بجای  -جدید تر است
حرکتهای کوتاه است. به عباره ی دیگر، بونی ها، حرکات را در درون 

 کلمه، به تقلید از یونانی ها و لاتینی ها وارد کردند.
ابجدی اگریتی دانسته اند؛ گویا کتابت ابجدی فنیقی را استمرار کتابت 

ابجدی را از فنیقی ها  تاین کتاب ،ی ها در قرن نهم ق.م. ضمن تجارتیونان
تمدن اروپا از همین زمان آغاز می گردد. سیر تکامل خط:  و فراگرفتند؛

یونانی. یونانی ها ضمن حفظ  ←فنیقی ←اگریتی ←اکدی ←سومری
(، حروف حلقی را الفا، بیتا، ...= ترتیب ابجدی حرف )حتا نام آنها: الف با

که مخارج آنان نزد یونانی ها موجود نبود، بنابرین کاربردی در زبان آنان 
نداشت، بجای حرکتها در سیاق کلمه بکار بستند. بالاخره دستبرد دیگر 

بود. این دو  پیونانیان در خط فنیقی تغییر جهت نوشتن از راست به چ
نی، چون خط کریلیک سرایت کرد. خصوصیت به خطهای ماخوذ از یونا

با رواج مسیحیت در غرب اروپا رایج گشت، از این سنت که خط رومی، 
 پیروی کرد.

ب حمنتادر حواشی نامه های از حاکمان فلسطین به فرعونهای مصر )
ق.م( 1358-1377ق.م.؛ و امنحتب چهارم یا اخناتون، 1377-1413سوم، 

متن نامه ها  ، در حالیکهانده می شودزبان به کار رفته که کنعانی جنوبی خو



 

 173پنج رساله /

به زبان اکدی است. نقشی بنام ملک میشع وجود دارد که از جهاتی با 
سطر  34فنیقی متفاوت است، و از جهات دیگر با عبری. این نقش که 

است، مربوط به قرن نهم قبل از میلاد است که تنها باقیمانده از کنعانی 
جه ی عبری است. قدیم )تورات( به له است. اما اسفار عهد ابیهجنوبی یا 

 شگفتی اینجاست که این لهجه در عصر جدید بار دیگر احیا گردید.
وارد ـ از جنوب بابل ـ قبیله ی اسرائیل در قرن دوازدهم قبل از میلاد 

شد، و زبان عبری از همین زمان صاحب تاریخ می گردد. بنی  کنعان
ی است، تاثیر پذیرفتند. از ورود طقه که کنعانی جنوبناسرائیل از لهجه ی م

یگانه سند برای زبان ـ برای مدت هزار سال  -یل تا این تاریخیبنی اسرا
از نقشها بدست آمده که موخر از اسناد  یعبری، همانا تورات است. تعداد

دبی بر ایت که متن دینی و م فنیقی، اگریتی و یا اکدی است. طومار بحر
ق ین قرن سوم ق.م و قرن دوم میلادی تعلروی پاپیروس است، به دوره ی ب

ل عبری کشف شده، مربوط تاریخ اخیر الذکر یمی گیرد. مجموعه ی رسا
 است.

می « تنخ»زبان کتاب عهد قدیم، عبری باستان است؛ یهودیان آنرا 
عبری تورات، انبیاء و مکتوبات می ی گویند که مخفف عنوانهای سه گانه 

اطلاق جز بر کل است. باید  -زبان عربی در –باشد. تسمیه ی شایع تورات 
 ؛دانست که تمام عهد قدیم )یعنی هر سه قسمت آن( به زبان عبری نیست

فر ارمیا به زبان آرامی هستند. در سفر تکوین نیز فر دانیال و سَفر عذرا، سَسَ
و عبری باستان یا « عبری»دو کلمه ی آرامی وجود دارد. زبان عبری بر 

یعنی عبری جدید،  ،طر تفکیک از مراحل بعدیعبری کلاسیک، به خا
تقسیم می شود. عبری مورد استفاده در دوران جدید، ماخوذ از عبری جدید 

از قرن دوازده تا قرن ششم  –است. حیات واقعی زبان عبری ششصد سال 
رو به فرسودگی می نهد. در این سیر  ،است، پس از آن -قبل از میلاد

ق.م( تاثیر داشتند. از 587و سقوط قدس ) ق.م(721سقوط سامریا ) ینزول



 

 تاریخ زبان عربی / 174

همین زمان است که می بینیم، یهودیان در زندگی روزمره، از زبان آرامی 
کار می گیرند. با اینحال، زبان عبری به عنوان زبان دین قوم یهود ماندگار 

آنچه بنام عهد قدیم خوانده می شود، طوری نیست که در دوره ی  شد.
شده باشد، بلکه علمای یهود آنرا در زمانهای بعد،  حیات زبانی عبری تدوین

را د. این دسته علما، زبان عبری کردن، مرتب میلادی یعنی حوالی قرن دوم
زبان محاوره ی روزمره ی شان،  ؛بعنوان زبان علمی و دینی آموخته بودند

نوشته  -که بدون علامت است -رامی بود. عهد قدیم به خط عبریآزبان 
صورت نیمه گفتاری داشت. میان قرن پنجم تا نهم میلادی،  شد؛ یعنی هنوز

حرکات شامل خط عبری متن عهد قدیم شد. این کار را مدرسه های مسما 
انجام می داد. دانشمندان ماسورا متاثر از نسطوریان )در عراق( « ماسورا»به 

سریان بودند. علاوه بر مدرسه های ماسورا، مدرسه ی طبریه در فلسطین نیز 
تمام به این امر داشت. مهتمم اصلی ثبت متون عهد قدیم، چند خانواده اه

بود. پس عهد « ابن اثر»و « نفتالی»ی است که مشهورترین آنها خانواده 
قدیم در مرحله هایی تالیف گشت، در مرحله هایی تدوین، و در مدارس 

 بوط به حرکتها شد تا به دست ما رسید.ضمختلفی م
که دومین کتاب « مشنا»ان عبری عبارتند از مهمترین کتابها به زب

)به معنای « مثنی»عبری بعد از عهد قدیم است. این کلمه با کلمه ی عربی 
نا میان اواخر قرن اول، و اواسط شش( از یک ریشه است. ممتکرار و دو

م( غرض 70ی )گندگنوشته شده است. این متن پس از پرامیلادی قرن سوم 
مان، فقط سایر ادیان نوشته شده است. در این ز آمیزش یهودیان با پیروان

رهبران دینی زبان عبری می دانستند و بس. این متن به لهجه های مختلف 
آرامی شرح شده که آنرا تلمود می گویند. تاریخ تحول زبان عبری در 

 دنبال کرده ایم.  پنجمدوره ی اسلامی و در قرون وسطا را، در بخش 
می خوانند، زبان رسمی کشور اسرائیل  Evritعبری جدید که آنرا 

است. عبری جدید تلاش یهودیان اروپایی است برای زنده ساختن زبان 



 

 175پنج رساله /

سامی در دنیای جدید. تاثیر جنبه ی آوایی زبانهای اروپایی بر آن روشن 
است. تلفظ آواهای حلقی و آواهای مطبّق تخفیف یافته، صاد مثل صاد 

در آلمانی قرار دارد. این  zر تلفظ عربی تلفظ نمی شود، بلکه تحت تاثی
تاثیر ابتدا بر زبان یدیش، و از آنجا به عبری جدید منتقل شده است. یدیش 
زبان یهودیان اروپا بود؛ ولی به دلیل آنکه آن زبان نمی توانست وابستگی 
یهودیان را به سرزمین موعود تثبیت کند، آنرا رسمی نساختند. عبری جدید 

و اصطلاحات اروپایی است. علاوه بر آواها و واژگان، انباشته از واژگان 
 عبری جدید در ترکیب ها وتعبیرها نیز پیرو زبانهای اروپایی است.

 
 شاخه ی آرامی -ج
به مجموعه ی لهجه هایی اطلاق می شده که در شام و عراق رایج  
و در بعضی از مراحل تاریخ، نقش فراتر، به منزله ی زبان تعامل  ؛بوده

و بین المللی یافته است. درینجا با زبان واحدی به معنای متعارف  حکومتی
بلکه سخن از لهجه های آرامی است که از نظر ساختار  ؛مواجه نیستیم کلمه

 به هم نزدیک اند. 
کهنترین نقشهای آرامی به قرن دهم قبل از میلاد برمی گردد، در 

ل از میلاد آمده نقش های آشوری هزاره ی سوم قب درحالیکه نام آرامیها 
است. یکی از لهجه های آرامی ابزار تبلیغ مسیحیت و انتقال معارف یونانی 
به تمدن اسلامی گردید. این لهجه سریانی نام دارد. گویا پس از اسلام رشد 
آرامی متوقف شد، ولی در چند روستا در شمال عراق و ایران و سوریه، 

ای آرامی عبارتند از: آرامی کسانی به آن تکلم می کنند. مهمترین لهجه ه
باستان، آرامی حکومتی، سریانی، لهجه های آرامی یهودی، نبطی، منداعی و 

 لهجه های آرامی نوین.
به نقشهایی که از قرن دهم تا هشتم قبل از میلاد کشیده شده اند و از 

می گویند.  آرامی باستان منطقه های مختلف عراق و شام بدست آمده اند،



 

 تاریخ زبان عربی / 176

می گویند، تنها آرامی باستان آنرا « آرعا»زمین را  ،ای آرامیتمام لهجه ه
سامی است که « ض»ی عربی ادامه ی بی واسطه « ض»ند. یمی گو« آرقا»

 تبدیل شده است.« ع»و در سایر لهجه ها به « ق»در آرامی باستان به 
از قرن هفتم تا پنجم قبل از میلاد، دولت هخامنشی، لهجه ای از زبان 

می گویند.  آرامی حکومتیکار بست که به نقشها و کتابت آن آرامی را ب
دولت هخامنشی در این امر، به دولت آشور تاسی جسته که جانشین آن در 

آشوریان از دو زبان اکدی و آرامی بطور همزمان  .ق.م(625بابل گردید)
استفاده می کردند. با نفوذ آرامی در دستگاه حکومت ایران، این زبان به 

 اط شرق راه یافت. نقشهای زیادی بر این ادعا گواهی می دهند.تمام نق
در میان زبانهای سامی این دوره، آرامی یگانه زبانی است که مرزهای 

تورات در سفر استیر می گوید که فرمانهای  ؛منطقوی و نژادی را درنوردید
پادشاه ایران، از ایران به هند و حبشه می رفت، بدون شک این فرمانها به 

بان آرامی بوده است. اما از کتیبه های هخامنشی واضح می گردد که در ز
نه بوده اند: بابلی، آرامی دوره های اول شاهنشاهی هخامنشی، فرمانها سه زبا

و پارسی. ولی، پس از هخامنشیان، نه سلوکیان و نه اشکانیان، هیچکدام این 
حال، نقش این زبان را در زبان را در اداره مورد استفاده قرار نداده اند. با این

تا قرنها نمیتوان منکر  -در داد و ستدها مخصوصاً -زبان محاوره ی مردمان
و  -قبل از سقوط دولت آشور -شد. رشد آرامی باعث ضعف موقعیت اکدی

 کم شدن رواج لهجه های مختلف کنعانی گردید.
له نیز لهجه های متعدد قایل شده اند، از جم« یآرامی حکومت»حتا برای 

اختلاف ادیان لهجه های آرامی لهجه های شرقی و غربی. گاهی به اعتبار 
یهودیان، بت پرستها و منداعی ها و زبان سریانی که ی وجود دارد: لهجه ها

 لهجه ی مسیحیان شرق است.
نقطه ی انتشار سریانی، از محلی در شمال شام شروع می شود و به 

عراق و شام می گردد. سریانی زودی زبان گروه بزرگی از مردم در شمال 



 

 177پنج رساله /

با زبان بابلی تلمود و لهجه ی منداعی یک مجموعه ی را تشکیل می دهد 
خوانده می شوند. این سه لهجه از نظر ساختار و « مجموعه ی شرقی»که 

تعدادی از ویژگیهای زبانی با هم نزدیک اند. هر سه لهجه با ادیان و فرقه 
 های مذهبی پیوستگی دارند.

زبان سریانی، در قرن سوم به اوج خود رسید و  ترجمه باتالیف و 
همچنان تا قرن هفتم به پیش شتافت. گفته می شود که در قرن پنجم، زبان 
تالیف به دو قسم شرقی و غربی تقسیم شده است. این نکته با آنچه که 

جا می دهد تفاوت دارد. اختلافهای « مجموعه ی شرقی»سریانی را در 
یم( اختلافهای سیاسی در حوزه ی مسیحیت یست بگو)بهتر ا ،عقیدتی

اقبه )یعقوبیه( منجر شد؛ عسریانی، به تقسیم آن به دو فرقه ی نسطوریان و ی
نسطوریان همان سریانیهای شرقی اند که در آن زمان تحت نفوذ حکومت 
ایران بودند؛ و یعقوبیه، سریانیهای غربی هستند که در آن روزگار تحت 

بوده اند. اساس این تقسیم بر تقسیم کلیسا استوار بود. نفوذ حکومت روم 
ه تاثیر گذار بود -که اساس ابجدی داردـ این تقسیم حتا بر خط سریانی 

 است.
 یسریانیها، کتابهای زیادی مربوط فرهنگ هِلِنی مصر و شام را از یونان
 -به زبان خویش برگردان ساختند. فرهنگ و تمدن هلنی، عمدتاً در مصر

شگوفا گردید. گفته می شود که همین سریانیها، در دوره ی  -کندریهدر اس
شگوفایی تمدن اسلامی، خود به ترجمه ی آثار مذکور از زبان خویش، به 
زبان عربی همت گماشتند. هرچند تعامل روزمره ی زبان سریانی در این 
. دوره رو به ضعف نهاد، ولی تالیفات به این زبان تا مدت زیادی ادامه یافت

سریانی را یکی از زبانهای ایران می داند.  -هجری مدر قرن دو –ابن مقفع 
مهمترین نویسنده ی سریانی عصر اسلامی، ابوالفرج بن عبری )متوفای 

آثار او  می نوشت. -عربی و سریانی –م( است. ابن عبری به دو زبان 1286
اند. او در اسلامی دانسته  -را محل تلاقی فرهنگهای یونانی، مسیحی و عربی



 

 تاریخ زبان عربی / 178

زمینه های طب، تاریخ و علوم مربوط به زبان می نوشت. بسیاری از واژگان 
یونانی، از طریق سریانی به عربی و فارسی راه یافتند. این وضع به ویژه در 

مل است. قصه های فراوانی از طریق أاصطلاحات فلسفی و طبی قابل ت
یکه اصل آنها یونانی و سریانی به زبانهای عربی و فارسی راه یافته، در حال

 یا رومی بوده است.
برخی از لهجه های آرامی، به گروههای یهودیی که در فلسطین و 
عراق می زیستند، مربوط است. پیشتر اشاره داشتیم که در شمال ایران، 
اقلیتهایی وجود دارند که به یکی از لهجه های آرامی )لهجه ی آرامی 

یب، گفتیم که دو سفر تورات )سفر یهودی( سخن می گویند. به همین ترت
عزرا و سفر دانیال( آرامی اند که بسان جزایری در دریای عبری معلوم می 
شوند. و گفتیم که عبری پس از خروج اول یهود، زبان زنده ای نبود؛ 
ازینرو یهودیان در هر جایی که بودند، ناچار به ترجمه ی تورات به لهجه 

طینی و سامری موجود ای بابلی، فلسشدند. ترجمه هیهودی های آرامی 
تورات، از همین دست اند که هر یک از ترجمه ها نماینده ی یک لهجه ی 
مشخص آرامی بودند. ترجمه ی بابلی به لهجه های شرقی آرامی، و ترجمه 
های فلسطینی و سامری، به لهجه های غربی آن نزدیک اند. یهودیان، در 

ر برده اند، این امر باعث ورود تمامی ترجمه ها، خط عبری را به کا
واژگان عبری به لهجه های مختلف آرامی شده است. احبار و علمای یهود 

جه های آرامی نوشتند که در دو هدر فلسطین و عراق، متنهای دیگری به ل
نا شی مرتلمود بابلی و فلسطینی وارد شد. تلمود بابلی عبارت است از متن عب

نای شز مود فلسطینی عبارتست از ترکیبی ابا شرحهای آرامی آن؛ اما تلم
« جمارا»مود شرح واحد آرامی بنام تلعبری و شرحهای آرامی آن. هر دو 

بکار رفته ی این شرح، با لهجه ی تلمود بابلی و فلسطینی  ی دارند. لهجه
 فرق دارد. 

نبطی ها تا اواخر قرن سوم میلادی، نقشهای خود را به یکی از لهجه 



 

 179پنج رساله /

نبطی معروف است. زبان عربی نبطی ها زبان وشتند که به های آرامی می ن
خط نداشت؛ بنابرین آنان باید از همسایگان خود تقلید می کردند. اوج 
شهرت نبطیان، با اوج تعامل آرامی مقارن است. شغل تجارت، نبطی ها را 
در آموزش و نوشتن آرامی کمک فراوان نمود. گفته می شود که نبطی ها 

شمالی بودند که نوشتند. با آنکه نقشهای نبطی به زبان و  اولین ملت عرب
خط آرامی است، ولی در آنها واژگانی آمده که به معنیهای عربی است، 
مثل: آل )دلالت بر نسبت قبیلگی عربی(، ولد )به معنای فرزندان(، أخر)به 

جر)به معنای قبرسنگی(، ضریح )به معنای حجره(، إحدی معنای خاندان(، وَ
و « لعن»، «هلک»لهای چون عو ف ؛(، غیر )به معنای دون عربی()واحد

علاوتاً ادات تعریف )ال( نیز در نقشهای نبطی  ؛به معنای عربی آنان« عَنَصَ»
کاربرد داشته است. اینان در تدوین زبان عربی نقش به سزا دارند، چون 
 اولین ملت عربی اند که خط داشتند. خط عربی مبتنی بر خط نبطی است و

)در که  یمی گردد؛ تکامل خط نبطی به طور غیر مستقیم به خط اگریتی بر
 نزد اگریتها آغاز گشت، از طریق نبطی ها به عربها رسید.خط( 

گروه دینی صابئه است. کتاب مقدس  یمنداعی لهجه ی آرامی شرق
مسلمانان اینان را اهل کتاب شناختند. لهجه  ،)گنج( است« جنزا»این فرقه 

نان نیز آرامی است، اینان اقلیتی را در جنوب عراق تشکیل می ی کنونی آ
تعلق مختلف دهند. با آنکه لهجه های آرامی به ادیان و فرقه های مذهبی 

 می رساند، در مجموع بستر زبان عربی عهد اسلامی به حساب می آیند.
 
 عربی جنوبی -د
ی و زبانهای سامی حبشه، شاخه ی جنوب یعربی جنوبی، عربی شمال 

میان این سه لهجه، پدیده ی مشترک، زبانهای سامی را تشکیل می دهند. 
وجود جمع مکسر در پهلوی جمع سالم است؛ در حالیکه سایر زبانهای 

 سامی فقط دارای جمع سالم می باشد.



 

 تاریخ زبان عربی / 180

، اولین زبان از شاخه ی یریمَزبان حَجنوب یا  یزبان عربی باستان
. نقشهای این زبان، معروف به جنوبی است که دارای جایگاه تاریخی است

با  -که مربوط به قرن پنجم پیش از میلاد است –نقشهای عربی جنوب 
شناخته شدن خط مسند، قابل خوانش شد. آخرین این نقشها، مربوط به ربع 
سوم قرن ششم میلادی است. پس نقشهای مذکور، دوره ای در حدود ده 

؛ ندبی شبه جزیره پیدا شدقرن را در بر می گیرند. نقشها در نیمه ی جنو
منطقه ی زبانی عربی جنوب، شامل منطقه هایی از کشور یمن، و بخش 
جنوبی کشور عربستان است. نقشهای عربی جنوب که در بعضی مناطق 

لای جدید( یافت شده، مربوط نقش تجارتی جنوبی )العُ « نادید»شمال مثل 
رتی جنوب به ها در سرتاسر شبه جزیره، مخصوصا در مسیر راههای تجا

شمال و شعبات آن است. کهنترین نقش یافت شده در حبشه، نه به زبانهای 
 تعلق داشت.منسوب به آن کشور، بلکه به زبان عربی باستانی جنوب 

نقشهای کهن عربی جنوب به خط ابجدی که از بیست و نه رمز 
تشکیل شده، نوشته شده است. خط مسند فقط بر تدوین صامتها مبتنی است، 

حرکتها را ثبت نه کرده است. پس شناخت ما از کیفیت حرکت در  و
زبان عربی جنوب، مبتنی بر مقایسه با زبان عربی شمال و زبان حبشی 

 ( است.ز)جع
عینی، قتبانی، ی، مَئلهجه های مهم زبان عربی جنوب عبارتند از سب

در می. نقشهای بدست آمده اکثراً سبئی اند. به کارگیری هاء رَ حضرمی و هَ
« أفعل»بسیاری از ساختها، یکی از ممیزات مهم لهجه ی سبئی است. بجای 

. در حالیکه لهجه ی بکار می برند «هراق»، «أراق»بجای  ،«هفعل»شمال، 
معینی حدود هزار سال عمر کرد، عمر لهجه ی معینی قبل از میلاد پایان 

سبئی(، ) ل )شمال(، هفعلَپذیرفت. ویژگی معینی استعمال سین است: أفعَ
)معینی(. حضرمی و قتبانی، از نظر کاربرد سین به معینی نزدیک اند.  سفعلَ

این لهجه کم اهمیت است. سایر  ؛م در غربی معین قرناو استرَمنطقه ی هَ



 

 181پنج رساله /

را بکار می برند، اما هرمی بجای « من»لهجه های عربی جنوب حرف جر 
 عربی شمالی( بکار می برد.در را )چنانکه « بن»آن 

جنوب ی ارب، قبایل بسیاری را به شمال راند، آنان لهجه مسد  شکستن
القیس(. از  رؤرا ترک گفتند، حتا به لهجه ی شمالی شعر سرودند )مثل ام

طرف دیگر، ظهور اسلام، باعث نشر و پخش عربی شمال در جنوب شد، 
جنوب را عربی مآب کرد. با اینحال، تا زمان حاضر نیز لهجه های جنوب، 

چون ساحل حضرم وجود دارند، مثل زبان مهری که در یمن در نواحی 
است « سقطریه»جنوبی گوینده دارد. لهجه ی باقیمانده ی دیگر از جنوب 

 رایج است.نام که در جزیره ی به همین 
 هـ زبانهای سامی حبشی

زبانهای سامی حبشه از عربی جنوب منشا گرفته اند. در حالیکه در این  
نیز متداول است. این « جالا»و « ساهو»ی چون کشور زبانهای غیر سام

زبان ها از طریق هجرت قبایلی از یمن به حبشه )در حدود قرن هفتم ق.م(، 
 .نددر آنجا رایج گردید

مهمترین قبایلی که از باب المندب عبور کردند عبارت بودند از 
نامگذاری کشور حبشه، ماخوذ از نام اولین قبیله ی «. اجعازی»و « حبشت»
امی است که در آنجا ساکن شد، حالانکه زبان منطقه بنام قبیله ی دوم س
ی نامیده شد. واژه ی اتیوپی در کتاب مقدس آمده، حبشیان مسیح« جعز»

 آنرا تبرکاً بر کشور خود نهادند. 
 -حتا بعد از میلاد -تشخیص این زبان از زبان عربی باستانی جنوب

ندان تا حال از درک این نکته منابع باعث شد که دانشم یمشکل است. کم
د. عاجز باشنکه زبانهای سامی حبشه دارای منشاء واحد است و یا نه، 

در  ؛نقشهای جعزی بدست آمده از قرن چهارم تا قرن هفتم میلادی است
آغاز همین دوره بود که حبشی ها مسیحی شدند. از همینرو آثار بدست 

حیت است. اولین کتاب به زبان زبان عموماً مربوط به آئین مسی این بهآمده 



 

 تاریخ زبان عربی / 182

زی، ترجمه ی کتاب مقدس است. ترجمه های دیگر، از زبانهای یونانی جع
یازدهم میلادی، اثری به زبان جعزی وجود  تاو سریانی است. از قرن هفتم 

وعظ و خواندن به زبان جعزی محدود به کلیساها و مدارس دینی  ؛ندارد
م(، 1270لیمانیه )آغاز حکومت سی حکمروایی خانواده ی بود. در دوره 

نوشتن به زبان جعزی از سرگرفته شد؛ علمای مسیحی حبشه، با الهام از 
به جعزی ترجمه کردند و  -از عربی –کلیسای اصلی اقباط، آثار دینی را 

منحصر دین، به تاریخ نیز پرداختند. اما گفته می شود که زبان ی از حوزه 
زنده و متداول آن زمان در حبشه نبود. به کار رفته در این نوشته، زبان 

دامه ی زبان زبانهای دیگری پیدا شدند که بعضی شان، و یا همه ی شان ا
 ی.رمهری، تیجرینی، تیجری و هرَأ: ندجعز بود

مهری در قرن چهاردهم تدوین شد و بیش از زبانهای دیگر شایع أ
ز آنکه است. از همین دوره سرودهایی به زبان امهری وجود دارد. پس ا

مبلغان مهاجر مسیحی، عهد جدید را به زبان امهری نوشتند، هم این زبان 
جنبه ی ملی یافت، و هم رابطه با زبان جعزی قطع شد. با آنکه مبلغان 
مذکور موفق به کاتولیک ساختن مردم نشدند، و از حبشه رانده شدند، مع 

ین زبان، الوصف امهری وارد دوره ی تازه ی حیات خود شد. هم اکنون ا
 و تدریس است. تزبان کتاب

در زبان امهری از آواهای حلقی فقط هاء و همزه باقی مانده است. 
اور، از خصوصیتهای دیگر جحضور واژگان اروپایی و زبانهای افریقایی م

 زبان امهری است.
نزدیکترین زبان سامی حبشه به زبان جعزی، تیجرینی است؛ اما  

گویشوران زبان امهری است. تیجرینی زبان گویشوران این زبان کمتر از 
حبشه، در اریتره و رسمی کشور اریتره است. گویشوران این زبان علاوه بر 

سودان نیز زندگی می کنند. زبان هرری، زبان بخشی از اریتره است. مردم 
اریتره و مسلمانان حبشه زبان عربی را به عنوان زبان فرهنگ و زبان 



 

 183پنج رساله /

دارای زبانهای مختلف، استعمال می کنند. سایر ارتباطی بین قبیله های 
می « ارجبّا»و زبان « تفج»، «جوارج»زبانهای سامی رایج در حبشه، 

 باشند.
خط به کار رفته در زبانهای سامی حبشه، با خط سایر زبانهای سامی 

به آن نوشته شده، مقطعی )جدا جدا( است.  زتفاوت دارد. خطی که زبان جع
تشکیل یافته: هر آوا، صامتی با حرکت بعد از آن، رمز  182این خط از 

صامت است  26یک رمز مستقل است. کتاب جعزی شامل رمزهایی برای 
که هر یک از این رمزها با یکی از حرکتهای زیر مرتبط است: فتحه ی 

کشیده، فتحه ی اماله شده ی ی کوتاه، فتحه ی کشیده، فتحه ی اماله شده 
، و (در زبانهای اروپایی Oل آوای حرف کوتاه، و ضمه ی کشیده )مث

یعنی یک رمز واحد  .آلمانی(، و کسره ی کشیده Uضمه ی کشیده )مثل 
در خط اتیوپیایی نماینده ی یکی از صامتهای بیست و شش گانه با یکی از 
حرکتهای هفت گانه است؛ لذا خط حبشی یکی از پیچیده ترین خطهای 

ی که برای زبانهای سامی حبشه سامی به شمار می آید و ساده ترین خط
 بکار می رود، عربی است.

 
III. وجوه تمایز زبان عربی 

قرنها تصور می کردند که متون جاهلی، کهنترین متنهای مشهور عربی 
. به عباره ی دیگر فکر می کردند که زبان عربی از اشعار شده باشندشناخته 

یقات ما را به و خطابه های جاهلی آغاز می گردد. اما چنانکه دیدیم، تحق
زبانهایی رهنمون می شود که پیش از متون جاهلی حیات زبانی داشتند و 

زبان عربی به زبان اکدی تعلق می رساند شامل دوره ی تاریخی می شوند. 
که دو هزار سال قبل از میلاد زنده بود. پدیده های مشترک در زبان عربی 

ی زبان عربی با دیگر  و اکدی میراث زبان اولیه ی سامی است. بیان رابطه
زبانهای سامی و بیان ویژگیهای زبان اولیه ی سامی، در تلاش برای ثبت 



 

 تاریخ زبان عربی / 184

تاریخ زبان عربی )تحولات آوایی، صرفی، نحوی، واژگانی و معناشناسی(، 
 امر ضروری است.

 رابطه ی خط سامی با پدیده ی آوایی -1
بان ز پژوهشهای تطبیقی بین زبانهای مختلف سامی روشن می کند که 

یزات بسیار کهن و ویژگیهایی را که زبان اولیه ی معربی مجموعه ای از م
سامی دربرداشت، حفظ کرده است. ویژگیهای مشترک، اصول زبان اولیه 

 ی سامی خواهد بود.
خط هایی که زبانهای سامی به آنها نوشته می شد، هر یک مشخصات 

خط میخی اکدی، شکلی )حرکتی( و توانمندی بیانی خاص خود را دارد. 
کلمه ها را به چند مقطع تقسیم می کرد: حرف متحرک یا دو حرف که 
دومش ساکن باشد. پس این خط که هجایی است، توانایی ثبت حرکتها با 
صامتها را حفظ کرده است و طبیعیت حرکتها )چه در وسط و چه در آخر 

 کلام( را نشان می دهد.
حرکت آن ی ه یقادر به ارا اما خط بعضی از زبانهای باستانی سامی،

نیستند: زبان باستانی عربی جنوب، زبان اگریتی و زبان فنیقی، با خطوط 
نوشته می شوند. اولی شباهتی به دو  -از حیث حرکتها -متمایز از یکدیگر

دیگر ندارد؛ با اینحال وجه مشترک آنها نوشتن صامتها است بدون حرکتها. 
ز قیاس ندارد. در حالیکه زبانهای شناخت حرکت در این زبانها، راهی ج

به  –زنده ی سامی چون عربی، آرامی، عبری و زبانهای سامی حبشه را 
از طریق تلفظ موروثی اهل زبان به تلفظ قدیمی این زبانها،  -شکل متفاوتی

 شناسیم. می 
عربی معرفی می کنند، با زبان تلفظی که خلیل و سیبویه از آواهای 

ر چندانی ندارد؛ در حالیکه در مورد زبانهای دیگ تلفظ امروزی شان تفاوت
سامی باید با احتیاط فراوان، راه قیاس در پیش گرفت. تلفظ این زبانها، بنا 

 به عواملی چند تغییر یافت.



 

 185پنج رساله /

مهمترین این عوامل، عدم کارآیی گسترده ی زبانهای مذکور بوده 
شناخت حرکت عز از این جمله اند. تنها راه برای است: عبری، آرامی و جَ

در این زبانها، خط ویژه ی هر یک از اینهاست که صامت و حرکت را 
 ثبت کرده اند.

ثبت واژگان اساسی و مشترک در همه ی زبانهای سامی و مقایسه ی 
آنها با یکدیگر، مارا به تبیین مجموعه ای از ویژگیهای مشترک بسیار 

رد آواهای راء و شود. فی المثل، زبانهای سامی در کارب می کهن رهنمون
یعنی هر یک از آواهای فوق، با  ؛، تمایزی ندارندلام و نون و تا و دال

آواهای مماثل خویش در زبانهای دیگر، برابر است. در زبان عبری و 
آرامی است که می بینیم، مجموعه ای از آواهای ثابت و مشترک در دیگر 

ابتدای کلمه، مثل عبری در  یزبانها، دستخوش دگرگونی شده اند. مثلا با
 Vبای عربی تلفظ می شود، و اگر غیر مشدّد و مسبوق به حرکت باشد مثل 

کلمه باشد مثل کاف عربی است  ولانگلیسی تلفظ می شود. کاف اگر در ا
 حرکت باشد، خاء، تاء، ثا تلفظ می شود...به ولی اگر غیر مشدّد و مسبوق 

گر تحول داخلی آن دو تغییرات مذکور در زبانهای عبری و آرامی، بیان
نده ی آنست که آنها میراث زبان اولیه ی سامی زبان است، و این نشان ده

نیستند، در حالیکه تلفظ عربی این آواها بیانگر تلفظ موروثی زبان سامی 
 اولیه است.

آواهایی وجود دارند که زبانهای سامی را از هم متمایز می سازد )جز 
ند از آواهای حلقی چون ع و حاء. اکدی شاخه ی اکدی(؛ این آواها عبارت

تفکیک بین آواهای حلقی را تحت تاثیر زبان سومی )مثلا سومری( از 
 دست داده است.

با شناخت پدیده های آوایی، صرفی، نحوی و معناشناسی مشترک، می 
توان از طریق روش تطبیقی، به نتایج مشابهی دست یافت. عکس این حالت 

زبان سامی به زبان دیگر تفاوت دارد؛ یف از یک ادات تعر :هم وجود دارد



 

 تاریخ زبان عربی / 186

قبل از اسم می آیند، در آرامی فتحه ی « هاء»و « أل»مثل اینکه در عربی 
کشیده ای است که بعد از اسم می آید. این تفاوت از یک زبان تا زبان 
دیگر، به این معناست که پدیده ی مذکور میراث زبان سامی اولیه نیست، و 

 ی برای خود ساخته است.هر زبانی ادوات
 قانونهای آوایی:  -2

از مقایسه  -باز هم –استخراج قانونهای برابری آوایی در زبانهای سامی 
 ی واژگان اساسی و مشترک، و طرد واژگان دخیل میسر است:

 

 عربی
عربی جنوب 

 و حبشی
 کدیأ عبری آرامی

 Somat tüma Süm Sumu ومثُ

 Sor Taura Sor Suru ورثَ

 )ش( )س( )ت( س() )ث(

 
اء و ذال به ثمثل  یاین تغییر عبارتست از: تحول تلفظ آواهای بین دندان

مقابل دندانی تا و دال؛ مثل آنچه که در تحول عربی فصیح به لهجه های 
مصر و شام رخ داد. ثاء عربی در این لهجه ها مثل آرامی در برابر آوای تاء 

ربی به وضوح می تعلب در ع نین، ثعلب/تاست، و در کلمه های )ثنین/ا
پس این دو تغییر )از ثاء اولیه  .یابیم؛ همچنین در اسم اشاره: ذا/ده، ذه/ دی

ی سامی به تاء آرامی، و ثا در عربی فصیح با تا در مصری و شامی( 
 هماهنگ هستند.

 
 کدیأ عبری آرامی عربی جنوب عربی

 C rd --ara éres ers.etu ضأر

 )ص( )ص( )ع( )ض( )ض(



 

 187پنج رساله /

 
یکه چگونگی تلفظ عربی قدیم ضاد مورد اختلاف است، به یاز آنجا

مشکل می توان این آوا را، از آواهای سامی اولیه دانست. تقابل ضاد عربی، 
 با عین اکدی، تفسیر آوایی مشکل دارد.

اعراب رفع، نصب و جر از ویژگیهای مشترک عربی و اکدی است که 
 د.دلالت به اصل سامی اولیه بودن آن دار

 تمایز آواهای عربی با سامی نخستین:  -3
ادامه ی آواهای سامی  راعلی رغم اینکه اکثریت آواهای عربی 

 نخستین می دانند، آواهای فا و سین و شین وجه تمایز میان اینان است.
در برابر فاء عربی، در تمام زبانهای سامی، آوای دیگری وجود دارد. 

ی رند. با اینحال گفته می شود که فاء ادامه سایر زبانها در این امر اتفاق دا
مهموس  ءِسامی اولیه نیست، بلکه حاصل تغییر آوایی است که در آن با

با فاء از نظر مخرج اندکی تفاوت  (P)مهموس  ءِ دچار تحول شده است. با
 مهموس سامی است. دارند. پس فاء تالی باءِ

های سامی تفاوت دیگر در مجموعه ی س و ش است؛ در سایر زبان
رد. خط عبری دارای رمز علاوه بر س و ش، سین جانبی نیز وجود دا

سومی)علاوه بر سین و شین( بنام سین سامخ است. زبان سامی اولیه نیز 
 شموجود بنام س و  شدارای سه آوا)در این مجموعه( بوده است. س و 

 در ؛سامی باستان خوانده می شود، آوای سومی در زبان مهری وجود دارد
 عربی، اکدی و حبشی به شین تبدیل شده است.

 لصمنف یساختهای ضمایر شخص -4
شامل عنصرهای اساسی  ،در زبان های سامیضمایر شخصی منفصل  

مشترک در زبانهای مذکور است. این عنصرها موروثی و قدیمی هستند و 
هر یک برگرفته از پیشوندهای مضارع )مثل ساختهای مذکور در زبان 



 

 تاریخ زبان عربی / 188

فته از ضمایر شخصی متصل هستند. )مثل وضع ضمیر عربی( یا برگر
 مذکور در زبان اکدی(.

گفته می شود که زبانهای عبری و عربی از اصل سامی عدول کرده 
از متکلم تاء بوده، ولی اکنون و اند. پسوند ضمیر شخصی مخاطب کاف، 

جای هر دو را )در عربی( تاء گرفته، و ساختهای مختلف را با ضمه، کسره 
 ه ی بعد از تاء از یکدیگر متمایز می سازند.و فتح
 

 تهری حبشی أکدی ری بع عربی
tu -ti -ku -ku -k 

 
 اسمهای دوحرفی -5
ه با تقلیب )جابه جا کردن مدانشمندان عرب برای دستیابی به اصل کل 

اما زبان شناسی  ؛سه حرف اصلی یک کلمه( از همان ماده تلاش می کردند
یخی با مقایسه ی همه ی کلمه های سامی تطبیقی برای شناخت اصل تار

ه به ریشه ی واحد، برای تعیین اصلی که این کلمه ها از آن ناشی وابست
. در این بحث، به ضمایر و ادوات کاری نداریم، چه تلاش می کندشده اند، 

اینها از چارچوب اصل سه حرفی خارج می شوند. پژوهش در مسئله ی 
هایی که می توان آنها را به اصل ثلاثی و ثنایی، به اسمها و فعل

فی برمی ثنایی)دوحرفی( برگرداند، می پردازد. واژگانی که به اصل دوحر
گردند، به مجموعه های تقسیم می شوند که مهمترین شان واژه های 

 خویشاوندی، و اعضای بدن است.
بسیاری از کلمات مربوط به این دو مجموعه، دو حرفی اند: أب، أم، 

نحویین عرب برای ثلاثی ساختن این  ، لثه....رئه...، ید، دم، أخ، حم و ابن
در زبانهای « بن»کلمات، حرف دوم آنها را مشدد نشان می دهند. کلمه ی 

آشوری، عبری و عربی با باء و نون ظاهر می شود، در حالیکه در زبانهای 
 .آرامی و مهری با باء و راء. اما در این مورد عدول از آرامی و مهری است



 

 189پنج رساله /

ی است که با حرکت کشیده در نائدر اصل سامی اش هما (دهن)فم 
تحولی است که ی یم آن نتیجه مرفع و نصب و جر تشکیل شده است. 

اختلاف است « اسم»خوانده می شود. در اصل و ریشه ی کلمه ی « تمییم»
است. اما پژوهش تطبیقی اولا ثنائی بودن « سمو»یا « سمه»که مشتق از 

شین سامی باستان به سین  ،است، به اثبات رسانید« شم» هکرا این کلمه 
عربی تبدیل شده است. ثانیاً الف وصلی، فقط برای ثلاثی نشان دادن کلمه 

 است.
 افعال -6
مجموعه ای از افعال وجود دارد که ظاهراً ثلاثی اند، اما با پژوهش  

ن حرفی بودن آنها روشن می شود؛ فعلهایی که با سی تطبیقی، اصل دو
است، سخف که اصل آن « کب»آن شروع می شوند: سکب که اصل 

ی شوند: نقص که اصل آن است. فعلهایی که با نون شروع م« خف»
 «....ذل»نذل در اصل « جس»است، نجس در اصل « قص»

 ریشه شناسی -7
اصلی « هرق»ه ی مدر کل« هاء»تا حال تصور می شد که حرف  

است که در عبری و عربی « علهف»است. اما اینک ثابت شد که های وزن 
مال ساخته شده: هراق در برابر أراق. به ش« افضل»جنوب، در قیاس با 

همین ترتیب کلمه های هجرع، هبلغ و... کلمه های زیادی اند که های اول 
مدینه، در پرتو زبانهای ی می باشد. بررسی کلمه  -نه اصلی –زاید شان 

 :سامی روشن می سازد که میم آن زاید است
 

 معنا به فارسی آرامی عبری عربی
 قانون اندی دین دین

 



 

 تاریخ زبان عربی / 190

)قاضی( عربی از همین ریشه « دیّان»)دادگاه( عبری، و « بیت دین»
در قبل از اسلام در منطقه ی شام، حوزه ی اداره یا مرکز قضایی را به  .اند

حکم »می گفتند. نامگذاری یثرب به مدینه، ارتباط به « مدینه»زبان آرامی 
 پیامبر)ص( در آنجاست.« یران

 واژگان مشترک -8
دو دسته واژگان مشترک داریم: واژگان از ریشه ی سامی نخستین؛ و  

واژگانی که از یک زبان سامی به زبان دیگر داخل شده است. وجود 
واژگان مشترک، به معنای داشتن ریشه ی مشترک آنهاست، نه معنای 

و عربی به معناهای نان و  واحد شان. کلمه ی لحم در زبان های عبری
داشته است. کلمه ی  یعنای خوردنگوشت است که در اصل سامی آن م

 در عربی به معنای خانواده است، اما در عبری به معنای خیمه.« أهل»
 شناخت واژگان دخیل -9
این شناخت از طریق قانونهای آوایی میسر است. این قانون را زبان  

. او می اندهـ( نیز می شناخته 540شناسان قدیم عرب چون جوالیقی )م
به معنای نگهبان نخل و درخت، معرّب است، « ناطور»گوید که کلمه ی 

با ظا است. قانون آوایی، ظاء آرامی « ناظور»چون برابر نهاده ی عربی آن 
نبطیها ظاء را به طاء »را برابر به طاء عربی می شناسند. جوالیقی گفته بود: 

 یم که زبان نبطی یکی از لهجه های آرامی است.می دان« تبدیل می کنند.
رابر به ثای سامی نخستین است که در برابر آن شین در ثاء عربی ب

ری و تاء در آرامی است؛ غین عربی در آرامی و عبری، به صورت عین بع
تلفظ می شود، یعنی برابر اشتقاقی واژه ی عربی )ث غ ر(، در عبری )ش ع 

 ، همه به معنای رخنه.Sáar ،taráت: تغر، ر( و در آرامی )ت ع ر( اس
 روش تطبیقی و تاریخ واژگان -10

در سه منبع قدیم عرب یعنی شعر جاهلی، قرآن کریم و فرهنگهای  
عربی، واژگان کهن و جدید وجود دارد. تمام زبانهای سامی در دو کلمه ی 



 

 191پنج رساله /

مشترک اند، و بر ساختهای دو کلمه در اکدی و « مذکر»و « مونث»زبانی 
با کمترین ی و آرامی، قانونهای آوایی خاصی با آواهای تشکیل دهنده عبر

انحراف از قاعده، منطبق است. این امر نمایانگر اصالت کلمه ی مونث و 
ق.م( است.  2500مذکر، و وابستگی آن به سامی نخستین قبل از هجرت )

را می یابیم، که کلمه ی بعل بر « زوج»و « بعل»ی در عربی دو کلمه 
و هر یک  که با زن رابطه ی همسری دارد دلالت می کند )شوی(، مردی

اما معنای هر دو، همچون وحدت  ،از این دو کلمه منشای متفاوت دارند
معنایی متضاد فهمیده می شوند. بعل سامی الاصل است و از آنجا به اکثر 

می باشد، در « سرور»و « رب»، «اله»زبانهای سامی وارد شده و به معنای 
یونانی  از کلمه ی« زوج»ر زوج، به معنای مرد متاهل است. کلمه ی براب

Zeugos  آمده، که اول بار وارد آرامی شد و در آن وقت به پسوند
ختم نمی شد بلکه به پسوند آرامی، یعنی فتحه ی کشیده ختم می  osیونانی 

بدون ادات تعریف « زوجا»شد. به همین دلیل است که ساخت آرامی 
اعراب از مونث «. زوج»ساخته شده است. بعل یعنی مرد متاهل و همسر او 

ساختند. چندانکه اصمعی بر آن اعتراض کرد و آنرا لحن « زوجه»آن 
 خواند.
 
IV. ربی خالصقلمرو ع 

 
بعضی از دانشمندان معتقداند که در اصل یک زبان فصیح عربی وجود 
داشته که در مقابل لهجه های متعدد قرار میگرفته است؛ قلمرو این زبان 
فصیح یا زبان عربی خالص )العربیه( میان دو خط، یکی ازچند کیلومتری 

می شود، ختم  -واقع در خلیج فارس -جنوب مکه آغاز شده به خلیج بحرین
 شمال مدینه شروع شده به شمال حیره می انجامد. ازدیگری 

 



 

 تاریخ زبان عربی / 192

 ـ کتیبه های باستانی شمال1
از این قلمرو هزاران کتیبه بدست آمده که به نوع سالم و دارای 

، و به نوع تباه شده و نا «Inscription»و مشخص آن  ححروف واض
ا نظر به سه میگویند. اما تصنیف این کتیبه ه« Graffiti»مفعهوم آن 

مشخصه صورت گرفته: محل وجود، ویژگی زبانی، و ویژگی کتابت)خط(. 
 با این سه معیار سه نوع کتیبه شناخته شده است: ثمودی، صفوی، و لحیانی.

گفته شده که توسط قبیله ی واحد، یا چند  ید کتیبه های ثمودوردر م
وانیم که ثمودی ها قبیله ی همزبان نوشته شده اند. اما با اطمینان گفته می ت

)شمال « ن صالحئمدا»جامعه ی واحد زبانی بوده اند. این کتبیه ها از نواحی
)دیدان قدیم(، حائل، تیماء و تبوک پیدا « العَُُلا»غرب جزیرة العرب(، 

ی سینا ) که خارج جزیرة العرب  شده اند. تعدادی هم در شبه جزیره
به مسائل شخصی شمرده می شود( بدست آمده است. چون کتیبه ها 

پرداخته اند، تاریخ تحریرشان معلوم نیست. در این میان یگانه ی کتیبه ی 
. 162تاریخ دار ثمودی، همانست که موازی کتبیه ی نبطی است به سال 

م ) بعد از سقوط دولت نبطی( است، پس  105شروع تاریخ عربهای شمال، 
ف کتیبه ها، می شود. از روی تفاوت اشکال حرو .م 266=  105+  162

کهنترین آنها را به قرن پنجم قبل از میلاد، و جدید ترین شان را به قرن 
 چهارم میلادی تاریخ گذاری می کنند)نهُ قرن(.

و نواحی « جبل الصفا» به اعتبار محل پیدایش دسته ای از کتیبه ها در
خوانده اند؛ جبل الصفا در جنوب « کتیبه های صفوی»اطراف آن، آنانرا 

هر گونه اشاره ی  ددمشق قرار دارد. اکثر این کتیبه ها هم فاقشرقی 
تاریخی اند؛ ولی بعضاً به حوادث مشهور اشاره می کنند؛ اکثراً حوادث قرن 
دوم میلادی. نیز در بعضی از کتیبه ها نام اشخاص معروف منطقه مثل اُذینه 

 Septimusـ حاکم تدمر در قرن سوم ـ، سپتیموس سیوروس)

Severus  )( و الکساندر سیوروسAlxander Severus )



 

 193پنج رساله /

القیس ـ رؤشخصیت های رومی همان قرن، آمده است. در یک کتیبه از ام
 ده شده است.راوایل قرن چهارم ـ نام ب

دولت لحیان در شمال غرب جزیرة العرب حاکم بود؛ مجموعه هایی از 
 .شده است این کتیبه ها در العلا )دیدان( سابق الذکر یافت

)که در شمال بطالسه کومت لحیان، با سقوط حکومت ظهور ح
مستعمراتی داشته( مقارن است. احساس استفلال در نوشته هایی که در 

آخرین کتیبه  ،، به نظر می رسدهآمدبدست دیدان قرن دوم قبل از میلاد 
های لحیانی به قرن سوم میلادی می رسد. در این قرن حکومت لحیان 

 از بین رفت.ها بدست رومی 
خط هر سه دسته کتیبه ها، ابجدی مأخوذ از خط عربی باستانی جنوب 
است. با وجود اختلاف یک حرف مشخص در مجموعه ی کتیبه ها، همان 
حرف ریشه به اصل خط عربی باستانی جنوب می رساند. از نظر جهت آغاز 

هم سه دسته کتیبه وجود دارد: از راست به چپ، از چپ به راست؛  زخط، با
« محراث»سطر بعدی از جهت دیگر که به آن  ،از یک جهتیک سطر 

(Boustrophedonمی گویند. دراین کتیبه ها ) ـ چه کوتاه حرکت ها
و چه بلند ـ نوشته نمی شود. این امر باعث عدم بروز اوزان کامل می شود: 

لَ، فَاعَلَ، که هر دو با سه حرف ف ع ل نوشته می شود و تفکیک میان عَفَ
ت. بطور کلی ننوشتن حرکتهای کوتاه، به عدم شناخت آنها مشکل اس

 طبیعت این حرکت ها در وسط یا آخر کلمه ها منجر می شود.
زبان تمام این کتیبه ها عربی است. در این کتیبه ها مجموعه ای از 

که در این کتیبه  یاسامی ؛یمسافعال آمده که صیغه و معنیهای آنها را می شنا
آشنا است؛ وعل، جمل، فجع.... حرفهای مشهور  ها ذکر شده با محیط صحرا

عربی چون الی، من، لم، باء، فاء و لام نیز ذکر شده است. دو خصوصیت 
است. « ـه» و ادات تعریف « ذ»دیگر این کتیبه ها، کاربرد اسم موصول 

به سه صورت ) ذو، ذا، ذی( مخصوص قبیله ی « ذ» کار برد اسم موصول 



 

 تاریخ زبان عربی / 194

دیده ی عام عربی شمال است. سلسله های پ« ـه» طی است. اما ادات 
است. این ثابت کننده ی عرب بودن ها انساب بارزترین چیز در این کتیبه 

 نویسندگان کتیبه هاست.
 ـ لهجه های عربی و زبان فصیح2

تا قرن دوم ـ کتابهای نحو ولغت بخش های محدودی از حیات زبانی 
از لهجه های صحراست. و این بخشها هم برخی  ه می دهندیاراـ را هجری 

ویون آن عصر، زبان را از قبایلی گرفتند که تماسی با ملل غنحویان و ل
)مخصوصاً ایرانی و رومی( نداشتند. لهجه های بوجود آمده بعد از  دیگر

فتوحات اسلامی را نپدیرفتند؛ این عمل را در شمال و جنوب یکسان انجام 
ز کاملاً متفاوت بود، و زبان دادند. موضع آنان، با موضع زبان شناس امرو

را  (تمیم، هذیل و طی ،ح فقط زبان قبایل مرکزی عربستان )حجازیفص
هرچه را خلاف دیدند. غیر فصیح و ها، وانمود کردند و در مقایسه با آن 

 فاسد خواندند.
 مختصات زبان فصیح -3
بعنوان یک صامت است، در  نقطع همزه به معنای تلفظ نکردن آ 

یعنی آنرا بعنوان یک صامت تلفظ  آن عکس این عملیه است،حالیکه وصل 
مزه ی هکردن. بنی تمیم قطع و مردم حجاز وصل را می پسندیدند. تلفظ 

وصل بین همزه و الف ساکن بوده است که به هر حال چون پس از ایجاد 
مانع بوجود می آید، صامت است نه حرکت یا مصوت؛ در حالیکه الف یا 

 است. فتحه ی کشیده مصوت
تلفظ فتحه ی کشیده است که بین  نممیزه ی دیگر اماله است و آ

، و آن زمانی واقع می شود دفتحه ی صریح و کسره ی صریح تلفظ نمی شو
که بعد از الف حرف مکسور باشد: عابد و عالم، مساجد...، الف را به کسره 

یان ی بعد از آن نزدیک می سازند، چون جمع این دو را در کنار هم، حجاز
ثیر پذیری امی گویند. یعنی ت« سازی هشبی»نمی پسندند. اماله را امروز 



 

 195پنج رساله /

یک آوا از آوای دیگر. لغویون قرون اولیه، الف اماله نشده را اصل، و الف 
اختلاف » می گفتند، در حالیکه این پدیده را امروز به   عاماله شده را فر

آوایی است: یکی با تعبیر می کنند. در اینجا سخن از دو صورت « لهجه ها
اماله، دیگری بی اماله. نگاه نحویان عرب به خط باعث خلط مباحث شده، 
سیبویه و دیگران، در کلمه ی مفاتیح، کسره را  یک چیز و یا را چیز 

ی کشیده می گوییم، آنان تصور  دیگر تصور می کردند. آنچه را ما کسره
 ست که قبل از یا می آید.نمی کردند که هما

حرکتی با حرکت دیگر است که آنرا  تامی دیگر، شباهت ممیزه 
هماهنگی » می خواندند؛ این ممیزه را امروزه « اتباع» نحویان عرب 

( می گویند. نحویان عرب تصور می Vowel Harmony« )آوایی
کردند که هاء ضمیر غایب در صورتی مضموم می شود که ما قبلش واو یا 

باء باشد، مکسور می شود؛ در صورتی ضمه باشد، و اگر ماقبلش کسر یا 
مررتُ » کشیده( می دانند:  ه یکه اصل های ضمیر را مضموم) با ضم

در حالیکه مردم حجاز مطابق این قاعده نمی «. یَِهِمررتُ بِ»، «هوب
هُو(. این مخالف آنچیزی است که ما ببلکه می گفتند بهُ ) ،گفتند: بهِِ

ازیان این هماهنگی را رعایت می هماهنگی آوایی می خوانیم. اما غیر حج
این خصوصیات لهجه «. خَسفنا بهِِ و بِدارهِِ الاَرضََفَ» کردند و می گفتند: 

 ی بنی تمیم است.
یعنی با آنکه ما قبل « مِنهمِِ» قبیله ی ربیعه می گفتندافراد در حالیکه 

هاء ساکن است نه مکسور و نه یاء. پس از نظر فصحاء ) از جمله سیبویه( 
 ی ربیعه خلاف فصاحت بود. لهجه ی تمیم و هم لهجههم 

دیگر مکسور بودن حرفهای مضارع است. تمام لهجه هایی ی ممیزه 
ح خوانده می شد، خلاف عربی فصیح امروز، حرفهای مضارع را یکه فص

نمی شناختند. غیر  کسورمکسور می خواندند، در حالیکه مردم حجاز آنرا م
 مُ، انا اِعلمُ، هِیَ تِعلمُ، نحن نِعلمُ.حجازی ها می گفتند: انت تِعل

تطابق ی ممیزه ی دیگری که بر ساختمان جمله تأثیر افگنده، پدیده 



 

 تاریخ زبان عربی / 196

 فعل مقدم با فاعل مثنی و جمع  می باشد.
قاعده ی شناخته شده در عربی اینست که فعلی که بعد از آن فاعل می 

ب است: قال آید، چه فاعل مثنی باشد، چه جمع، فعل به صیغه ی مفرد غائ
رجل، قال رجلان، قال الرجالُ. ولی مطابقت کامل میان عدد و جنس بین 
فاعل و فعل را از خصوصیات لهجه ی طی گفته اند: ضرَبَوُنی قومک، 

ی بعضره ی اسلامی و دوو  تضَرَبانی اخواک. این پدیده در اشعار جاهلی
بی شایع دیگر لهجه های قدیمی رایج بوده، اینک در لهجه های جدید عر

 شده است.
خوانده می شود. این « حجازیمای ما»بالاخره ممیزه ی مشهور دیگر

ما عبداللهِ اخاکَ، ما زید مُنطِلقا.  است:« لیسَ»دل ادر لهجه ی حجاز مع« ما»
است؛ اما این را از روی « اما و هل» در لهجه ی تمیم معادل « ما»ولی این 

ه: ما هذا بشراً، اما همین آیه را لیس، قیاس می کنند؛ الآی ابشباهت معنا 
مردم بنی تمیم مرفوع می خوانند، در حالیکه حجازی ها آنرا مجرور می 

 خوانند.
 ـ تفاوت عربی فصیح و لهجه ها در کاربرد واژگان4

از روی لغت نامه ها و کتب نحو که در دو قرن اول هجری تدوین 
ادامه ی هیچ  ؛تشده، در می یابیم که عربی فصیح، زبان شعر جاهلی اس

بسیاری از محققان پیشین و جدید، به این  .یکی از لهجه های دیگر نیست
که(. اما لدعقیده اند که زبان فصیح، زبان تداول هم بوده است) از جمله نو

را نا مسما « عربی فصیح» دسته ی دیگر این ادعا را رد کرده اند و نام
ند) از جمله وُلرز آلمانی(. گفته ا« زبان نوشتاری باستان» خوانده، آنرا 

ان را دستور تجویزی می خواند و مثالهای مز نولرز کتب نحو نگاشته در آ
. او معتقد است که پدیده ی اعراب، می دانددر آنها را ساختگی شده آورده 

ساخته و پرداخته ی نحویان عرب است و وجود حقیقی نداشته است. در 
حف ها، معتقد است که قرائت مورد قرآن، ولرز با تکیه به بعضی مص

 مشهور به فصیح بعداً رایج شده است.



 

 197پنج رساله /

در این میان ظن غالب آنست که زبان فصیح در اغراض هنری و در 
ل یمنصب در قبایل و در تعامل بین افراد قبا بتعامل بالا بین افراد صاح

است، « بلسان عربیٌ مبین» مختلف، به کار می رفته است. قرآن در اینکه 
دارد، پس نباید انتظار داشت که به لهجه ی محلی بر گردد. طبیعی صراحت 

 ت که قرآن به زبان فصیح و بلند روزگار خود باید باشد.ساین
در شعر جاهلی پدیده های کم تأثیری ناشی از اختلاف لهجه ی قبایل 
به چشم می خورد؛ اما زبان آن با اختلاف قبیله عوض نمی شود. ازینرو 

)در  های مختلف کان قرائتماسلام، در آن مواردی که ا مسلمانان در صدر
را ترجیح می نهادند. این « عربی فصیح » قرآن( پیش می آمد، قرائت 

بیشتر از هر کسی، نولدکه  ،ی حجازی نیست شهور، لهجهمزبان، بر خلاف 
ز مخالفت کرده است. وجود علامتهای اعرابی ـ )رفع، نصب  و ربا نظر ول

مثل آنچه )ز است ـ  در زبان شایع بوده، رشکیکهای ولکه یکی از ت جر(
که در زبان شعر جاهلی و قرآن کریم و زبان قبیله هایی که شواهد 

زبان آنها را به ارث  (،کتابهای نحوی از آنها گرفته شده، شایع بوده است
ت؛ همانطوریکه زبان اکدی از سامی اولیه گرفته بود. از علامتهای اسگرفته 

بشی باقی مانده که کاملاً منطبق با حعلامت نصب در زبان اعراب فقط 
عربی است. نحویان عرب، واقعیتهای کتیبه های اکدی و متنهای حبشی را 

 تفسیر می کنند.
 : چگونگی گزینش لهجه ی قریش به عنوان زبان ادبی -5

به دلیل وسعت و گسترش ناحیه ی  -زبان عربی مانند هر زبان دیگری
دارای لهجه های گوناگون بوده است. این حقیقت را  -مورد استعمال آن

اولین بار لغویون و نحویون مسلمان که می خواستند قواعد زبان عربی را 
درج کنند، مشاهده نمودند. از جمله سیبویه اختلاف در زمینه ی صوت، 

« الکتاب»ساختمان کلمات، نحو و واژگان را در کتاب مشهور خود به نام 
 ضبط نموده است.

از جانب دیگر دانشمدان قرائت دریافتند که حرکت بعضی حروف 



 

 تاریخ زبان عربی / 198

کلمات، با نحوه ی قرائت آنها در قرآن به چند گونه آمده است. از همین 
جا هفت قرائت مشهور پیدا شده که هر یک را به لهجه ی یکی از قبایل 

 عربی نسبت می دهند. 
شد؛ بیش از همین ملاحظه در مورد حدیث نیز می تواند وجود داشته با

یک قرن حدیث به طور شفاهی نقل می شد و بعد از آن در کتبی مانند 
صحیح بخاری نقل شد. بنابرین تحول اصوات و تحول صرفی و نحوی را در 
زبان آن نباید از نظر دور داشت. اشعاری که از زمان جاهلیت به دست 

زبان آمده است، علی رغم اثر پذیری از تحولات مذکور برای مطالعه ی 
 فصیح عربی در قرن ششم میلادی، سند های اساسی به شمار می آیند. 

 -چنانکه بعد از این می بینیم -اصولاً جمع و کتابت قرآن عظیم الشان
بعد از رحلت حضرت رسول صورت گرفت. معهذا کهنترین نسخه ی 

هـ را در خود دارد. با توجه به اینکه اعراب یا تعیین  168قرآنی تاریخ 
ت )فتحه، کسره و ضمه( در خط عربی به تأخیر ایجاد شده به مشکل علاما

می توان به لهجه ی مردم حجاز در ابتدای قرن هفتم میلادی پی برد. با این 
را بررسی می « عربی فصیح»حال از روی نسخ قرآنی پایه های نخستین 

 کنیم.
از جمله ابن خلدون و جلال الدین  -بعضی از دانشمندان اسلامی

به این عقیده اند که در اصل یک زبان فصیح عربی وجود داشته  -یسیوط
که در مقابل لهجه های مختلف عربی قرار می گرفته است. بنابرین لهجه 
های مذکور همه، نوعی تحریف بوده اند از زبان عالی، با این قیاس حدود 
جغرافیایی را که آن زبان عالی یا زبان عربی خالص فرا گرفته بود، می 

انیم معین سازیم: میان دو خط، یکی از چند کیلومتری جنوب مکه آغاز تو
ختم می شود؛ دیگری از شمال  -واقع در خلیج فارس -شده به خلیج بحرین

مدینه شروع شده به شمال حیره می انجامد. در این محدوده قبایل قریش بنو 
دارند.  تمیم، بنی قیس، بنی اسد، بنو هذیل و برخی قبایل کنانه و طی قرار

بیشترین لغات، قواعد صرف و اعراب از آنها گرفته شده است. در حالیکه 



 

 199پنج رساله /

خارج از این محدوده قبایلی که در همسایگی با روم یا ایران یا در تماس با 
حبشیان و قبطیان قرار دارند، محل مراجعه برای اخذ لغات یا قواعد قرار 

 نمی گرفتند.
نیز دو لهجه از هم متمامیز اند: با اینحال در داخل قلمروعربی خالص 

لهجه ی حجاز و لهجه ی بنو تمیم. این دو لهجه در مواردی از اعراب حذف 
و یا حفظ بعضی از حروف، مونث و یا مذکر پنداشتن بعضی از کلمات با 

 هم اختلاف دارند.
 معني كلمه به فارسي دری  حجازی ی لهجه  بنوتميم  ی لهجه

 پرسب   سل   اسال 

 تأكيد كرد   وكد   أكد

 بابدی   بالسو   بالسوء

 دريغ   ايهات   هيهات

 كه من   اني    عني 

 خيمه های ما    خباعنا   ناخباء

 كردم   نَفعل   نِفعل

 مي كنيم   تَفعلون   تِفعلون

 سگان   كلاب   كليب

 او را صدا كرد   نِداهُ   ناداهُ

 چوبي خيمه ميخ   وتَدَ    وتَْد

 زندگي   عُمرُ   عُمرْ

 بازو   عضُدُ   عضَد

 پيامبران   رسُلُ   رسُل

 نپذير   اردد   رد
 



 

 تاریخ زبان عربی / 200

 

خرما( در حجازی مونث و «)تمر»)بازار(، « سوق»، «طریق»کلمات 
 میم( مذکر است. شرقی )بنوتی در لهجه 

لهجه  ،در مجموع، لهجه که در قلمرو عربی خالص )العربیه( رایج بوده
« زبان متحد شاعرانه»بوده که چند قرن پیش از اسلام به تدریج به ای 

تبدیل شده بود؛ در علل پیدایش این زبان واحد، چهار عامل رادخیل دانسته 
ماه ذی قعده، اعراب در  بازار )سوق( که هر سال در بیست روز اول -1اند: 

محلی جمع می شدند و در آنجا یا در مورد نزاعی داوری می کردند، یا شعر 
قریش و کعبه: کعبه  -2و مقامه می خواندند و یا داد و ستد می کردند. 

عراب بود. چون قریش صیانت کعبه را بعهده ی ها محل تجمع هر سال
ضمن حج از زبان قریش  عربها داشت، مورد احترام سایر قبایل بودند. 

قریش ی دیگر می کوشیدند به لهجه ی نیزمتأثر می شدند. یا به عباره 
عربها باتمدنهای همجوار خود یعنی روم، ایران و مصر و  -3سخن بگویند. 

حبشه در ارتباط بودند. زبان عربی ازین همسایه های خود واژگان بسیاری 
قبطی وحبشی در زبان  را گرفته است. کم نیست کلمات فارسی، رومی،

چنانکه پیش ازین دیدیم، حجازیان قبل از سایر قبایل، استفاده از  -4عربی. 
از مکه خط به سایر نواحی شبه  -دقیقترش –خط را آغاز کردند. از حجاز 

عرب انتشار یافت. خط خود عامل مهم توحید لهجه های مختلف ی جزیره 
نیز به آن لهجه سروده شده  جاهلیی در یک لهجه ادبی است. اشعار دوره 

و قرآن نیز به همین لهجه نازل شده است. پس ازین، ادبا و و فضلا کوشیده 
زبان »که اکنون  –اند که اولاً تمام نوشته ها و متون را با معیار همین زبان 

سنجند. ثانیاً تمام قبایل عرب چه آنهایی که در قلمرو ب -شده بود« وحی
ر داشتند، و چه آنانی که بیرون ازین محدوده عربی خالص )العربیه( قرا



 

 201پنج رساله /

 ،را« وحی»خود با زبان ی قرار داشتند، می کوشیدند موارد اختلاف لهجه 
 تصحیح کنند.

 
V. زبان عربی در بیرون از قلمرو اعراب 

 
 زبان عربی در شرق حکومت اسلامی -1

قبایل متعدد عرب راهی سرزمین های شام،  حدود عربی زدگی: -الف
شدند. این امر باعث شد که آنعده از قبایلی که پیش از این  عراق و ایران

درین مناطق گشت و گذار داشتند، در آنجا ها ماندگار شوند. اینان در شهر 
ها مستقر گردیدند. آمیزش مردم بومی با عرب های مهاجر، باعث عربی 
شدن این محلات گردید. می دانیم در مناطقی از شام و عراق، لهجه های 

ن آرامی رایج بود؛ این لهجه ها که از حیث آوایی، نحوی و گوناگو
ژگانی به زبان عربی نزدیک بودند، به آسانی جا را به عربی  خالی وا

کردند. با اینحال هنوز مناطقی در شمال عراق، شام و ایران با لهجه های 
 آرامی صحبت می کنند.

ریعتر و به طور عموم عبور به عربیت، در مناطقی هموار و شهری س
 آسانتر از مناطق نا هموار و کوهستانی بود.

مهاجرت به ایران از دو طریق صورت گرفت: گویا گروه های از 
حتا در عصر جاهلی زندگی می کردند؛ ابتدا  -اعراب در سواحل خلیج فارس

همین گروه ها، موج های از مهاجرین عرب را پذیرا شدند؛ قبیله ی 
بعضی از این ها در ساحل زندگی کردند، و  عبدالقیس از این جمله بودند.

عده ی دیگر به عمق سرزمین ایران داخل شدند که تا عصر مغول تمایز 
 زبانی آنان موجود بود.

گروه های دیگری از راه عراق وارد ایران شدند؛ حتا در قرن دوم قبایل 
خانه به دوش عرب در مناطق مختلف ایران پیدا شد. کاشان، همدان و 



 

 تاریخ زبان عربی / 202

جمع کثیری از اعراب را در خود پذیرفت. قم بیشترین جمعیتش اصفهان 
عرب نژاد بود. اما گروه های بزرگتر عرب وارد خراسان شدند: هزاران 
بصری و کوفی در نیمه ی اول قرن اول هـ در خراسان ساکن گردیدند. در 
اوایل قرن دوم هـ تعداد عرب ها در خراسان را دو صد هزار نفر گفته اند. 

این اعراب افراد قبایل بکر، تمیم و عبدالقیس فراوان بودند. آمیزش  در بین
اینها با مردم محل، دو پدیده ی موازی را  به وجود آورد؛ تعدادی از 
خراسانیان عربی آموختند؛ یکی از دلایل کثرت نویسندگان و علمای 
خراسان در قرون نخستین اسلامی، دستیابی سهل آنان  به محاوره در محیط 

بی بود. پدیده ی آموزش عرب ها زبان فارسی را که بالاخره، به تحلیل عر
آنان در جامعه ی فارسی گوی انجامید. چنان که گفته شده اکثر عرب های 
که در لشکر ابو مسلم بودند، به زبان فارسی سخن می گفتند. از اول قرن 

ی سوم مراکز حکومتی به فارسی گویی راغب شدند و در این زمان پایبند
اعراب به زبان اصلی شان ضعیف گشته بود. به همین دلیل جریان عربی 
شدن در این مناطق، مثل شام و عراق پیش نرفت. در عصر اموی دو امر 
دلیل برتری و اشرافیت عربی بود: اصالت بادیه نشینی، و توانایی تکلم به 

معه عربی همچون  افراد بادیه. در چنین شرایطی طبیعی است که بزرگان جا
به پرورش فرزندان شان در یک محیط عربی بدوی سعی وافر نمایند، تا از 

هجری، زبان عربی در  70طبقات پایین جامعه متمایز گردند. از سال 
حکومت اسلامی از جایگاه والا و محکمی برخوردار بوده است. این امر که 

یت رسم فصل مهمی در تاریخ زبان عربی است، به دلایل ذیل پیش آمده:
هجری(؛ زبان طبقه ی حاکم بودن؛ زبان ادبی و  78زبان عربی ) بعد از 

 علمی بودن؛ زبان دین، قرآن و عبادات بودن.
فراگیری عربی باعث می شد که در دستگاه و دیوان حکومتی به شغلی 
دست یابند؛ در طول حکومت بنی امیه سخن گفتن به زبان فصیح عربی، از 

ای اشرافیت به شمار می آمد. فرزندان خود را اسباب فضیلت و از ویژگی ه



 

 203پنج رساله /

به بادیه می فرستادند تا عربی بدََوی را بیاموزند. حرف زدن به عربی بدوی، 
 از نشانه های بدوی گری و آن از افتخارات بود.

غیر اعراب نیز هم برای تمایز، و هم برای دستیابی به منابع دین و علم، 
زیاد الاعجم از کسانی است که با به آموختن عربی ممارست می کردند. 

وجود لکنت و لحن در تکلم، در سرودن شعر عیبی نداشت. سیبویه به اشعار 
 او استشهاد می کرد. 

در قرن سوم هجری، از بازبینی قواعد تجویزی دوره ی اموی:  -ب
یک طرف اوج مهاجرت قبایل عرب به شرق متوقف شد؛ از جانب دیگر 

ی بومی تشکیل یافته بود؛ از این رو پس از حکومت های ملی با زبان ها
 این زبان عربی زبان خواص بود نه زبان عوام.

در این قرن بازبینی در باره ی خود زبان و قواعد تجویزی خلیل و 
سیبویه واخفش نیز آغاز گردید. آنچه را که سیبویه فساد و دوری از اصل 

یل پیوستگی به فصاحت می دید، جاحظ اختلاف لهجه می خواند که به دل
پیش آمده بود. جاحظ کلمات فراوانی را از شهرهای کوفه،  قبایل مختلف

بصره، مصر و مکه می آورد که با هم اختلاف دارند: مردم مکه خانه ی 
می گفتند؛ اما مردم بصره آن « علالِیَّ»و جمع آن را « عُلّیة»بالای خانه را 

می گفتند.... جاحظ به « غُرَف»ویا « غُرفات»و جمع آن را « غُرفه»را 
مردم مدینه از زبان  رواج کلمات فارسی در کوفه و بصره اشاره می کند:

مردم ایران بطیخ را خربزه، سمیط را رزدق، مصوص را مزوز و شطرنج را 
اشترنج می نامیدند. مردم کوفه مربعه را چهار سوک، سوق یا سویقه را 

احظ از بعضی ترکیب های فارسی را خیار می گویند. ج وازار)بازار(، قثاء
ی عربی. جاحظ « النعال السندیه»به جای « سندِ نعال»نیز یاد می کند مثل 

او نبطی را در کوفه،  تاثیر زبان های فراگیران زبان عربی را بازگو می کند؛
خراسانی را در بصره، اهوازی را در کوفه شناسایی می کند و بطور عموم 

ا بیان می کند. وی می گوید اگر سندی پنجاه عربی گویی اقوام مختلف ر



 

 تاریخ زبان عربی / 204

تلفظ می « زا»سال میان قبایل تمیم، قیس و هوازن اقامت کند، باز جیم را 
کند، نبطی خالص زا را سین، ) بجای زورق می گوید سورق(، و عین را 
همزه تلفظ می کند. جاحظ می گوید که ابو مسلم خراسانی نمیتوانست قاف 

و به جای قمر می گفت « کُلت»می گفت  «قُلت» را تلفظ کند، وی بجای
کمر. زیاد اعجم، سین را شین تلفظ می کرد و طا را با آوای غیر مطبق، 
مثل ابو مسلم تلفظ می کرد. به همین ترتیب اینان میان دال و ذال تمایز 
نمی آوردند. در بسیاری از لهجه های آرامی، دال و ذال دو واج جداگانه 

بردی یکی به جای دیگری، سبب تفاوت معنایی نمی شد. نبوده؛ یعنی کار
جاحظ به این نوع تفاوت لکنت می گفت. علاوه بر این، جاحظ اصطلاحات 
حبُسه )سنگینی در کلام( و حُکله )نقص و عیب( را نیز به کار می برد که 

 مربوط زبان شناسی نیست، بلکه به روانشناسی زبان مربوط می شوند. 
در شهر های اسلامی، تا اواسط قرن دوم، دنیت: از بدویت به م -ج

بدویان به دلیل فصاحت کلامشان مورد احترام بودند. بعضی از این افراد 
واژگان غریب را به نحویان و لغویان می فروختند. بعضاً اختلاف نظر میان 
نحویان بصره با کوفه را، به دلیل اختلاف راویان بدوی آنها می دانند. اما در 

عباسی ها، فرزندان بادیه به شهر ها و قصرها می آمدند تا عربی  دوره ی
 فصیح بیاموزند. 

اما از آنچه که به نام لغزش به ادبای این عصر نسبت داده می شود، در  
حالی که آنها از لهجه ی محلی گرفته شده بودند، معلوم می شود که در این 

. در حالیکه پیش از دوره، زبان فصیح به زبان نوشتار گفته می شده است
این، شیفتگی به زبان بادیه، ادبا را وادار به اظهار اختلاف با زبان و تلفظ 

( می کرد. ادبا و Over Correctnessمردم شهر، و تظاهر به فصاحت )
لغویون به جمع آوری کلمات غریب و نادر رغبت فراوان نشان می دادند و 

 منشای این الفاظ بَدَویان بودند.



 

 205پنج رساله /

بی در اواخر عصر بنی امیه وارد مرحله ی تالیف شد. پیش از زبان عر
این در حد شعر و ضرب المثل و خطابه ی شفاهی خلاصه می شد. تا این 
زمان یگانه تالیف قرآن کریم بود. به قول محققین عرب، ابن مقفع اولین 
کسی است که عربی را به عنوان زبان نوشتار به کار بست. از این زمان به 

بان عربی منزلت جدیدی پیدا کرد. سیبویه با وضع اصطلاحات حرف، بعد، ز
اسم و فعل، به این کلمات مقام علمی بخشید. اصطلاحات دیگر او چون 

« مخارج»و  )جوهر سخن را گفتن(« جهر»)آهسته سخن گفتن(، « همس»
)واجگاهها( تا امروز کاربرد دارد. به همین ترتیب، خلل از کلمات عامیانه 

بسیط، طویل و مدید... اصطلاحات جاودانی را در علم عروض ایجاد ی چون 
کرد. به همین ترتیب متکلمین اصطلاحات جوهر، عرض ماهیت، وحدت و 
غیره را وضع نمودند؛ و نحویان از حال و ظرف و غیره سخن گفتند. اینها 

 ویا در معنا مثل بسیط و کامل. در ساختار جدید بودند مثل ماهیت،
دمات در عصر عباسی زبان عربی پا به عصر فرهنگ اسلامی با این مق

گذاشت. در این مرحله زبان بحث و تدریس شد، و در عین حال با گسترش 
فتوحات، تغییر زبانی به وجود آمد، و چنانکه گفتیم تقابلی بود با آنانی که 

 به دنبال عربی فصیح در میان بدویان بودند. 
بود « لحن العامه» موزش زبان عربی نخستین تالیف علمی، درباره ی آ

که کسایی کوفی آنرا نوشت. چند رساله در جمع آوری واژگان نوشته شد 
زبان شناسان آنان را به عنوان واژگان غیر فصیح طرد  -پیش از این -که

چنین کاری را « الفصیح»کرده بودند. پیش از کسایی، ثعلب در کتاب 
گان فصیح را )به زعم خودش( نقل و کرده بود؛ با این تفاوت که ثعلب واژ

ابن قتیبه به کار گیری زبان « ادب الکاتب»توصیه می کند. اما کتابِ 
فصیح به صورت روایت شده ی آن را آموزش می دهد. ظهور این کتاب 
ها، تحول آموزش زبان از طرق شفاهی به شکل کتابی ) از گفتاری به 

تغییر کرد و زبان عربی  نوشتاری( را نشان می دهد؛ یعنی شکل و صورت



 

 تاریخ زبان عربی / 206

 خود منبع آموزش شد.
بدین ترتیب در قرن چهارم راهکار آموزش، نه آمیزش با اعراب، بلکه 

قدامه « جواهر الالفاظ»آموزش از کتاب شد. مهمترین کتاب های این قرن 
عبدالرحمن همدانی « الاالفاظ الکتابیة»ابن سکت، و « الالفاظ»بن جعفر، 

ها آموزشی گزینشی، و زبان آن ها زبان نوشتار  است. مضمون این  کتاب
است که از تظاهر به فصاحت و غریبی دور، و از سخن عامیانه هم برتر 
است. اینان واژگان و تلفظ آنها را نه از زبان بدویان، بلکه از کتب و 
دواوین شعرا نقل می کنند. تحول و تکامل زبان، با کاربرد آن در سطح 

فصلی را به « الخصائص»ط گشت. ابن جنی در کتاب اداری و فرهنگی مرتب
اختصاص داد. این نگرش با نگرش نیمه ی اول قرن دوم « أغلاط ألاعراب»

اصطلاحات و تعبیر مورد نیاز را  در تقابل قرار دارد؛ به جای سفر به صحرا،
اشتقاق می کردند. کار به جایی رسید که متنبی شاعر معروف، ساخت های 

؛ از عدد سادس)شش( بر وزن «أخ»جمع « آخاء» د کرد:جدیدی را ایجا
ساخت؛ این در حالی بود که نحویان این وزن را فقط تا عدد « سداس»فعال 

 )خاک(....« تراب»چهار جایز می دانستند؛ توراب به جای 
لغات »اما حیات زبان شبه جزیره را در قرن چهارم، همدانی در کتاب 

ریر آورد. او لهجه ها و زبان های متعدد به رشته ی تح« اهل هذ الجزیره
رایج در جزیره را، با زبان فصیح محک زد. همدانی از قبایلی نام می برد که 

 هنوز با زبان مهری و حمیری سخن می گفتند.
، فراتر «احسن التقاسیم فی المعرفت الاقالیم»اما تحقیق مقدسی در کتاب

اسلام )و فراتر از آن( از کار همدانی است؛ مقدسی با جغرافیای جهان 
سروکار داشت. از این رو، او زبان ها و لهجه های فراوانی را ضبط و تحلیل 

 کرده است. 
مقدسی نمونه های از لهجه ی عدن را تذکر می دهد: به جای رجِلَیه، 
رِجلَینه؛ به جای یَدَیهِ، یَدَینه...؛ یا این که جیم را به کاف تبدیل می کنند: 



 

 207پنج رساله /

رکل. چیزی که در لهجه ی امروز مصر دیده می شود. رجب، رکب؛ رحل، 
گفته می شود که این نوع تلفظ در اصل سامی، و پس از آن در عربی 
جنوب موجود بوده است. علاوه بر این به قول مقدسی بیشتر مردم عدن 
ایرانی بودند. مقدسی در مقام مقایسه ی لهجه های موجود میان قبایل عرب 

که نحویون و لغویون در قرون نخستین ضبط کرده در قرن چهارم با آنچه 
بودند پرداخت. او لهجه ی مردمان هذیل، نجد، و افراد برجسته ی حجاز را 

یافت. با این حال او کاربرد زبانی در مشرق دولت اسلامی را بهتر « فصیح»
از جا های دیگر یافت. زیرا آن را فرا گرفته از راه تدریس و کتاب می 

ه ی عراق را نیکو )از حیث تلفظ( و فاسد )از نظر نحو( می خواند. وی لهج
خواند. اهل کوفه به دلیل نزدیکی به بادیه و دوری از لهجه های آرامی 
دارای زبان سالم بودند. زبان مردم بطائح را نبطی می داند ) بطائح مناطق 

ن قابل زرع بین النهرین را گویند(. بغداد را به مقتضای مرکزیتش، دارای لح
و لهجه ها می داند. مقدسی ضمن سفر به مصر و مغرب و اندلس، دریافت 
که در این مناطق علاوه بر عربی، زبان های دیگری نیز وجود دارد؛ قبطی 
را زبان مردم مسیحی آنجا یافت و زبان عربی مردم آنجا را مبهم، پیچیده و 

مقدسی به مخالف آنچه در منطقه های دیگر ذکر کرده بود، وانمود ساخت. 
 وجود زبان بربری نیز اشاره کرد.

در شرق با ظهور دولت های از سقوط بغداد تا اوایل قرن بیستم  -د
تا اقصای  -ملی، جلو تعریب گرفته شد؛ به زودی جای عربی را زبان فارسی

گرفت. عربی تنها در حوزه ی تدریس و دین محدود ماند.  -کشور اسلامی
فارسی، و سرایش شعر به این زبان، عربی را در بر علاوه کار تالیف به زبان 

 موقعیتی قرار داد که زبان لاتین بعد از رنسانس قرار گرفته بود.
حکومت اسلامی، فتور در اقبال زبان عربی، « عرب زبان»اما در قلمرو 

از زمان اقتدارسلاجقه آغاز گردید. سلاجقه به رشد فارسی رغبت تمام 
د تالیف به فارسی، دانشمندان دو زبانه نیز داشتند. در این دوره ضمن رش



 

 تاریخ زبان عربی / 208

ظهور کردند) مثل غزالی و دیگران(. نظام الملک با تاسیس نظامیه ها، 
جایگاه علمی و دینی زبان عربی را تثبیت کرد. در این دوره نصاب های 
تدریس زبان عربی تهیه شد که یکی از آنها شرح دیوان الحماسه توسط ابو 

 زکریای تبریزی است.

وط بغداد به دست هلاکو، عملاً به شش و نیم قرن امپراطوری عرب سق
زبان خاتمه داد. عربی از رسمیت و اداره بر افتاد. از قرن پانزده ی میلادی، 
ترکان عثمانی بر سرزمین های اسلامی عرب زبان دست یافتند. به اعتبار 

و حضور مقتدرانه ی آنان در دستگاه حکومت، زبان ترکی، زبان اداره 
 حکومت شد. نمونه های به ظاهر عربی را از کشور مصر نقل می کنند:

الأغا) سرنگهبان(، الدفتردار) مدیر امور مالی(، الروزنامجی) یعنی حافظ 
 -اسناد(، با توجه به این که همه ی مراکز قدرت در دست غیر عرب ها

بود، وضعیت زبان عربی روشن می گردد: حضور در  -مخصوصاً ترک ها
 ادارات محلی. سطح

سخن گفتن به زبان عربی، نمایندگی از وابستگی به طبقات پایین جامعه 
اواخر قرن نزده، اوایل  -می کرد. این وضع تا فروپاشی امپراطوری عثمانی

 ادامه یافت. تا اینکه دولت های ملی عربی به وجود آمدند.  -قرن بیست
 زبان عربی در قاره ی افریقا -2

ان افریقا با همدیگر به زبان عربی صحبت می بیش از نیمی از مردم
کنند؛ زیرا همراه به روزگار و ترویج اسلام، زبان عربی در قاره ی افریقا 

 تداول یافت. 
تعریب مصر، نوبه و سودان: با انقلاب اسلامی و مهاجرتهای  -الف

بشری همراه آن، عربی شدن مصر آغاز گردید. گفته می شود که قبایل 
مصر و سایر نواحی افریقا، پس از مدتی اصل و نسب هجرت کرده به 

قبیلوی خود را فراموش کردند و در جامعه ی مدنی آن نواحی حل شدند. 
گویا نخستین قبیله ی عربی که وارد مصر شد، جُذام بود که با عمروالعاص 



 

 209پنج رساله /

سفر کردند. این قبیله، مدتها قبل از جنوب به شمال رفته بود و مشکل زبانی 
اقی نمانده بود؛ یعنی زبان شان عربی شده بود. با اینحال، قبایل برای شان ب

جنوب نیز به مصر آمدند، اما در جوّ حاکم زبان عربی حل شدند. قبلیه ی 
قضاعه که مقیم مصر بود، در زمان عمر بن خطاب به مصر آمدند. البته 
بعضی ها، قضاعه را از جنوب می دانند که با شکستن سد مآرب به شمال 

یدند. اموی ها، قبایل شمالی را به کوچیدن به مصر ترغیب و تحریص کوچ
نمودند، و این امر در تعریب مصر و ایجاد توازن میان شمالی ها و جنوبی 
ها نقش داشت. قبایلی که به حکم هشام بن عبدالملک به مصر کوچیدند 

. «فهمَ»و « عدوان»از جمله « قیس»و چند قبیله از « سلیم»عبارت بودند از
اینان در جنوب شرقی پراگنده ساخته شدند. تشابه لهجه های جنوب و شمال 

به دلیل دو بخش شدن همین قبیله است. بعداً )در عصر طولونی(  مصر باهم،
، بنی «جهینه»قبایل از یمامه در صعید جابجا شدند. در عصر فاطمی، قبیله ی 

مغرب نقش مهم  هلال و بنی سلیم به مصر آمدند. اینان در تعریب مصر و
ایفا کردند. جهینه همان است که امروزه قبایل عربی سودان را تشکیل می 
دهند. دلیل ورود قبایل بنی سُلَیم و بنی هلال به مصر را، تمایل آنها به 
قرمطیان می دانند. قسمتی از بنی هلال راهی مغرب شدند. در عصر صلاح 

 الدین گروهی از ثعلبیان و جرهم به مصر آمدند.
عواملی که باعث شد که گروههای مختلف قومی و زبانی، در یک 
مجموعه ی واحد ذوب شوند، و گروههای زبانی متمایز ایجاد نشود، یکی 
این بود که عمر بن خطاب به قبایل جنگجو اجازه نداد که صاحب ملکیت 
شوند؛ آنان را در پایگاههای نظامی ویژه ای جابجا کرد. اینان به سرعت 

یلی را از دست دادند. ساکنان بومی که به اسلام گرویده بودند، خصلت قبا
آموزش عربی را وجیبه ی دینی انگاشته به آموختن آن رغبت داشتند. 

هـ ق، عربی زبان رسمی و اداری قلمرو اسلامی  78علاوه بر این بعد از سال 
 نیز گردید. این امر باعث شد که دیگران برای نزدیکی به طبقه ی حاکم، به



 

 تاریخ زبان عربی / 210

آموختن عربی همت گماشتند. در قرن دوم به عرب های مهاجر اجازه ی 
داشتن زمین داده شد، این امر آنان را با اهالی بومی نزدیک تر کرد، یعنی 
به قول مقریزی، صد سال بعد، بومی های مصر به اسلام گرویدند. زمانیکه 

جاها موقعیت عرب ها بهتر شد، به روستاها روی آوردند و سبب تعریب آن
قدرت  -هـ ق( 227 -218مخصوصاً در عصر معتصم)  -شدند. درعهد عباسی

به غیر عرب منتقل گردید. بسیاری از اعراب و بدویان سبک دوش 
روی  -غرض امرار معاش-گردیدند. این امر باعث شد که آنان به روستاها 

ب آوردند؛ در حالیکه زبان اداره کماکان عربی بود؛ این امر بازهم در تعری
مصر و سودان و مغرب نقش مهم داشت. مهاجرت به جنوب منطقه ی چاد، 
ناشی از این امر بوده است. دولت طولونی، قبایل ربیعه را در برابر قوم بومی 
بجهّ )که در جنوب باعث اذیت مسلمانان می شدند، هم به راههای دریایی، 

رکوب بجهّ، در و هم به راههای بری شبیه خون می زدند( فرستاد. ربیعه با س
)اسرة « فرزندان گنج»جنوب جابجا شد و میان آنان اختلاط خونی به نام

شخصیت با نفوذ عصر « کنزالدوله»الکنز( بوجود آمد که منصوب به 
فاطمیان هستند. اسکان ربیعه در منطقه ی میان وادی نیل و دریای احمر، در 

 تعریب منطقه نقش بسیار داشت. 
ید گفت که اسلام در مرز میان بجهّ و نوبه در مورد تعریب نوبه با

)مأخوذ از کلمه ی « بقط»متوقف شد؛ تا اینکه به موجب پیمانی مسمی به 
هـ ق. نوبی ها با مسلمانان شمال رابطه پیدا 165( در سال pactumلاتینی 

کردند. این پیمان متعهد به عدم اقامت اعراب در نوبه، در برابر تعهدات 
ت. هرچند این پیمان جریان تعریب نوبه را صدمه زد، در متقابل نوبی ها اس

هـ ق که ابن سلیم اسوانی از نوبه دیدن کرد، این واقعیت را که عرب  365
ها به اثر آمیزش از عربی دور شده و به زبان نوبه راغب شده اند، بیان نمود. 
فقط در قرن سیزدهم بود که نوبه به منطقه ی حاکمیت مصر درآمد و 

)قرن چهاردهم م(  کنز بر آن حاکم شد. با اینحال به قول ابن بطوطه خاندان



 

 211پنج رساله /

حاکمشان مسلمان، و خودشان مسیحی بودند. یعنی جریان مسلمان شدن و 
 تعریب نوبه به کندی پیش می رفت.

اما تعریب در مناطق میان وادی نیل و دریای سرخ، باعث رشد نفوذ 
گردید. تجارت به شیوه ی  دولت فاطمی بر سواحل سودانی بحیره ی احمر

قدیم آن از این سواحل به سوی شام رایج گردید. این امر باعث مهاجرت 
تعداد زیاد از عربها به سواحل مذکور شد. در نیمه ی دوم قرن چهاردهم 
میلادی، قبایل جهینه )از اصل قضاعه( به جنوب نوبه رخنه کردند، و نوبی 

و ستد پرداخته سهیم ملک آنان  ها را شکست دادند و با حبشی ها به داد
و « کوردفان»شدند. گروههای بنام رفاعه، کبابیش، دارحامد و بقاره در 

و مناطق غربی سودان، در همین دوره جابجا شدند. اینان تبارهای « دارفور»
مختلط قبایل عرب و بومی های محل بودند. به عموم این نسل که از حبشه 

« جعلی ها»وم عرب را تشکیل می دهند، تا چاد پراگنده هستند، و نسل د
 می گویند.

تعریب بربرها: فتح اسلامی در مناطق ساحلی مدیترانه ) از لیبی تا  -ب
مغرب(، و مهاجرت قبایل بنی هلال و بنی سلیم در قرن یازدهم عامل 
موثری در تعریب مغرب به شمار می رود. وجود دو گونه لهجه در مغرب 

بیان کرد: لهجه ی شهرهای « ویلییم مارسه»وی را ابتدا زبانشناس فرانس
ساحلی چون قیروان، تونس، تلمسان و فاس؛ و لهجه ی بدوی منطقه های 

و جنوب تونس و روستاهای الجزایر و « برقة»روستایی و دشت های 
جنوب مغرب و سواحل غربی. مجموعه ی اول ره آورد زبان مشترکی است 

ی با ایجاد شهرهای عربی در مغرب که در قرنهای دوم، سوم و چهارم هجر
شکل گرفت؛ اما مجموعه ی دوم ره آورد لهجه های بنی هلال و سلیم اند. 
مجموعه ی اول لهجه ی شهرهاست. البته این مجموعه خود شامل لهجه های 
متعدد است: ساحل تونس، شمال قسطنطنیه، منطقه یی تراره، بلندیهای جباله 

موعه ی اول، وجود واژگان بربری به در شمال فاس.... ویژگی دوم مج



 

 تاریخ زبان عربی / 212

کثرت است، و این نمایانگر آن است که مجموعه ی نخست قدیمی تر از 
مجموعه ی دوم است. گویشوران این لهجه ها، مخلوطی از عربهای فاتح 
قرون نخستین و بربرهای بومی هستند. این نشان می دهد که تحت تاثیر دو 

بربرها، زبان عربی را آموختند.  عامل حکومت ودیانت، تعداد بسیاری از
هـ ق تاسیس گردید، یکی از نمونه هایی است که  193شهر فاس که در 

 اهالی آن از این اختلاط خونی بوجود آمده اند.
چنانکه گفتیم، گروه دوم لهجه ها مربوط به اخلاف قبایل بنی هلال و 

چون مردم بنی سُلَیم است. هلالی ها از صعید مصر آغاز به حرکت کردند. 
جنگجو و مضر تشخیص شدند، فاطمیان آنان را به سوی مغرب گسیل 

بایستند. برای تشویق آنان در رفتن به « منهاجه»کردند تا در برابر بربر 
مغرب، به هر یکی از آنها شتری و دیناری و اجازه ی گذر از نیل داده شد؛ 

ه ی تیره های به آنها ملک منهاجه را فرمان داد و به قول ابن خلدون، هم
بنی هلال همچون ملخهای پراگنده به جانب مغرب حرکت کردند و در 

هـ ق به مغرب رسیدند. و پس از مدتی درگیری میان بنی هلال و  443
بربرها آشتی و خون شریکی بوجود آمد. چون بربرها از نظر خلق و خو به 

ه آنهایی که در قرن اول و دوم مغرب را تسخیر کرد –عربهای فاتح 
نیز آمیختند. بدینترتیب، بسیاری از قبیله های بربر میان قرن  -بودند

مهاجرت بنی هلال )و قرن پانزدهم )عصر نوشتن کتاب العبر  -یازدهم
توسط ابن خلدون( عرب شدند. یکی از آن قبایل قبیله ی کتامه است که 

هواره مذهب شیعی داشته اند و با دولت های بعد از فاطمیان درگیر بوده اند. 
از تیره های برانس )بربر( است که عرب شد، اینان در برقع و طرابلس 
زندگی می کردند. اینان به تجارت اشتغال داشتند: هم به اسکندریه رفت و 
آمد می کردند و هم با سودان از طریق صحرا. این امر باعث پراگندگی 

م نیز آمیزش ایشان در قلمرو وسیعی گردید. اینان از همین طریق با بنی سلی
یافتند. تیره های بنی سلیم نیز منطقه ی طویل از اسکندریه تا برقع را آباد 



 

 213پنج رساله /

کردند و هواره را در خود هضم نمودند و از این طریق عرب شدند. لواته، 
قبیله ی دیگر بربر بود که عرب شد. قبیله ی دیگر بربر که عرب شد 

ا کاملاً به تحلیل رفته اند، خوانده می شود. این قبیله در سایر گروهه« زناته»
و اثری از آنها باقی نیست، چون تمام آنها خود را منصوب به بنی هلال یا 

 بنی سلیم می دانند.
تعریب جنوب مغرب: خارج از محدوده ی دولتهای عربی نیز،  -ج

جامعه ی »عربی گویان وجود دارد. در کشوری موریتانی، که اخیراً به 
ه درصد مردم به عربی حرف می زنند. این پیوست، بیش از پنجا« عرب

تعریب گسترده نیز نتیجه ی آمیزش عرب ها با بربرهاست. این در حالی 
است که بخشی از مردم به لهجه های بربری حرف می زنند، اما زبان رسمی 

 کشور، زبان فرانسوی است.
کشورهای سنگال و مالی نیز وضعیت شبیه به موریتانی دارند. 

یده دارند که در جنوب صحرا از منطقه ی شمال سنگال و دانشمندان عق
تا دارفور  (Bornu)، و از بورنو (Timbukta)منطقه ی نیجر، تا تیمبکتو

منطقه ی انتشار عرب است؛ اما منطقه ای که در آن عربی گویی وجود 
 ندارد از بورنو تا تیمبکتو است. 

زندگی می  بزرگترین گروه بشری است که در این مناطق« ذوحسان» 
حرف می زنند. این ها را حسانی ها، « حسانیه»کنند، و با لهجه ی عربی 

بنی حسان و عرب معقل نیز گفته اند. نظر دیگر این است که حسان به 
یکی از سه طایفه ی معقل اطلاق می شود. عرب این بخش افریقا را به قبیله 

همزمان به  های شاهین، هلال و معقل تقسیم می کنند. گویا عرب معقل
ورود بنی هلال به مغرب به این مناطق آمده است. آثار نوشته شده به به 

است که متاسفانه « وصف افریقیه»که معروف ترین آنها « حسانیه»عربی 
اصل عربی آن مفقود شده، ولی ترجمه های ایتالیای، فرانسوی، لاتینی و 

ند در دست است. انگلیسی و هلندی آن )که از روی ایتالیایی ترجمه شده ا



 

 تاریخ زبان عربی / 214

 Leoی افریقایی )« لیو»معروف به « حسن الوزان»نویسنده ی این کتاب 

Africanus  شیر افریقایی( است که در قرن شانزدهم می زیست. کتاب
نام دارد که به قلم محمد بن احمد « اخبارالاخبار باحنارالادبار»دیگر به نام 

ی نژاد عربی بنی حسان  یور عاقل دیمانی نوشته شده است. نویسنده درباره
بین دانشمندان ما و نسب شناسان گذشته همچون سید محمد » می گوید:

والد صاحب أنساب، مردم صحرا و شیخ او محمد السید، در این که بنی 
حسانی ها خود را از نسل «. حسان نژادشان عرب است، اختلافی نیست

د بنی حسان به جعفر بن ابوطالب می دانند. محمد بن احمد یور، سال ورو
الذهب الابریز فی »میلادی می داند. کتاب دیگر  1040منطقه را 

هـ ق(؛ نیز  1166از محمد بن سعید الیدالی )م. « التفسیرالکتاب الله العزیز
طرة »از هموست. کتاب دیگر « حلة السیری فی انساب خیر الوری» کتاب 

لیح علی عقیدة شرح م»از علامه مختار بن بون؛ کتاب « الفیه ابن مالک
محمد بن یوسف السنوسی المسماة بأم البراهین یدل علی بناهتها فی 

 از خدیجه بنت محمد عاقل )خواهر سید محمد بن سعید الیدالی(.« المعقول
در منطقه ی چاد، عربهایی از قبیله ی جهینه زندگی می کنند. 

لیف تا« المسالک والممالک»قدیمترین اشاره به این مردم را در کتاب 
م( می بینیم. جاییکه بکری اینان را از حامیان  1094هـ ق/  487بکری )م. 

بنی امیه در مقابل بنی عباس معرفی می کند. البته این به زمانی بر می گردد 
که این قوم در مصر بود. با اینحال حتا در قرن یازده اینان را مخلص خاندان 

فتح اسلامی وارد مصر شدند، از بنی امیه می یابیم. گویا عربهای جذام که با 
اسلاف همین اعراب باشند؛ چون در کتاب صبح الاعشای در شکایت حاکم 

 از اعراب جذام سخنی در میان است. « بورنو»
گفتیم که علاوه بر اینها، در چاد از قبایل جهینه نیز سکونت داشتند. 

د و از جهینه از قبایل جنوب است که در روزگار فاطمیان به مصر آمده ان
آنجا راهی جنوب چاد گردیدند. از اینرو این عربها، به اعراب شرق افریقا 



 

 215پنج رساله /

منسوب اند، نه به اعراب مغرب. تیره های از قبیله ی بنی هلال  در دارفور، 
و بورنو جابجا اند که گفته می شود از تونس به اینجا آمده اند. « وادای»

اشد و محامید)محمودیان( قبایل این منطقه را بنی حسن، بنی وائل، بنی ر
خوانده اند. این در حالی است که وادای خود را از یمن می داند. بالاخره 
بعضی لهجه های ناخالص عربی، در مرکز افریقا )جنوب چاد، سودان و 

 -Pidingیا )« عربی ناخالص»اوگندا( بوجود آمده که زبان شناسان آنرا 

Arabicنهای افریقایی اطراف خویش ( می گویند. این لهجه متاثر از زبا- 
است. این لهجه برای سایر اعراب، بدون فراگیری  -مثل زبانهای سواحلی 

 قابل فهم نیست.
 
I. تاریخ خط عربی 

 
 خطوط قبل از اسلام -1

پیش از این دیدیم که هم اعراب جنوب )معینیان، سبائیان و حمیریان و 
ریانی ها( که در و آرامی ها )س فتبانیان( صاحب خط بودند؛ و هم نبطیان

شمال شبه جزیره قرار داشتند. خط آرامی مأخوذ از فنیقی، و آن مأخوذ از 
مصری قدیم است )به قول ویل دورانت از سومری ها(. خط اعراب جنوب 

می گفتند، و اسنادی در دست است که نشان میدهد آنان  «خط مسند»را 
این نظر اند که خط هزار سال پیش از میلاد نیز صاحب خط بودند. برخی به 

مسند نیز، در همان حدود، از خط فنیقی مشتق شده است. عده ای به این 
حرف  14نظر اند که خط عربی از خط جزم و آن از مسند مشتق شده است. 

 همخوانی دارد. حرف مسند کاملاً 14جزم، با 
در میان خطوط شمال شبه جزیره، خط سریانی است که آن مشتق از 

باشد. اما عده ای خط زبان سریانی را مأخوذ از خط نبطی  اصل آرامی می
از آنجائیکه در نگارش سریانی، بجای حرکات از حروف  دانسته اند. ولی،



 

 تاریخ زبان عربی / 216

یونانی استفاده می شد، ازینرو بعید است که آنرا منشا خط عربی بدانیم؛ با 
 آنکه عده ای، تاثیر عمیق آن را، بر انواع خط عربی، مسلم می دانند.

، خط نبطی با خط عربی شباهت تام دارد. نبطی ها را عده ی آرامی، اما
و عده ی دیگر عرب می دانند. ولی، پیش از این در مورد نسب این قوم به 
تفصیل گفته ایم. در حال حاضر می خواهیم بدانیم که خط عربی، از کدام 
خط مأخوذ است؛ از خط جنوب، یا از خطوط شمال )که همه به یک خط و 

م آرامی بر می گردند(؟ در حالیکه بهار و تقی زاده، منشاء عربی را آنه
خطی که از آنان ]نبطی ها[ بر »نبطی گفته اند، جرجی زیدان می نویسد: 

 «جای مانده، مانند خط حمیری خوانده می شود.
 نظر محققین متقدمین اسلامی در مورد منشا خط عربی

 
 نظر مستشرقین 

 



 

 217پنج رساله /

 
 

 تصویر مسند و کوفی
 

با وجود منشای واحد هر دو خط نبطی و مسند )فنیقی(، و با وجود 
شباهتی که جرجی زیدان ادعا می کند، امروزه اتفاق بر آنست که خطی که 
قرآن با آن نوشته شد، یعنی خط عربی شمالی یا خط حجازی، در حدود 
قرن دوم میلادی به صورتی در آمد که در اسناد قبل از اسلام می بینیم. 

)شرق جبل الدروز( « لوح نماره»ین این اسناد کتیبه ی معروف به کهنتر
است که بر قبر امرئ القیس پادشاه لخمی حیره بنا کرده اند. تاریخ این لوح 

م تعیین نموده اند. عده ای آنرا نبطی متاخر گفته اند که حلقه ی 328را 
وصل میان خط نبطی قدیم و عربی حجازی است. هم نسخ و هم کوفی 

انباط دو گونه خط داشتند: خط  ن منشا را دارند. به گفته ی انیس فریحه:همی
قدیم، خط متأخر. خط قدیم آنها منشای خط کوفی است که، نبطیان از آن 
در نوشتن اسناد تجارتی، در سنگ نبشته ها و در نقود استفاده می کردند. 

اده منشای خط نسخ، نبطی متأخر است که در آن به سرعت عمل اهمیت د
خط نسخ، خطی است که میل به تقویس دارد »شده است. قول انیس فریحه: 

و این خط همان خط مدور است؛ و کوفی میل به تربیع دارد یعنی زاویه دار 



 

 تاریخ زبان عربی / 218

مدور  است و شکیّ نیست که عرب از ابتدا دو نوع خط را می شناخته است:
یکی از  نسخی، و زاویه دار کوفی و این هر دو خط با هم نشأت یافته و

دیگری مشتق نیست و ظاهراً عرب خط قدیم نبطی را می شناخته و نیز خط 
آرامی را که انجیل ها بدان نوشته می شده مربع می دانسته که به سطر نجیلی 
معروف بوده است. زیرا خط زاویه دار دارای زینت و جلال است و شایسته 

فرق بین « شود. است که بر بناها کنده شود و یا کتب مقدس بدان نوشته
 خط نسخ و کوفی، در مدور بودن اولی و زاویه دار بودن دومی است. 

 تصویر نسخ و کوفی
برای خط نبطی که منشای عربی شناخته شده، نمونه های دیگری نیز 
کشف شده که مقدم بر لوح نماره اند: یک از آنها سنگ نبشته ی ام الجمال 

دیگری از حجر )در شمال حجاز( م گفته اند. 250است که سال کتابت آنرا 
م نوشته شده است. از قرن قبل از ظهور اسلام کتیبه ی 267است که در سال 

م( در دست است که به زبانهای یونانی، 511)حدود « زَبَد»سه زبانه ی 
یا حوران در شرق « نقش حران»سریانی و عربی نوشته شده است. دیگری 

شده است. این نوشته با خط نسخ  م نوشته568-569اردن است که در حوالی 
 قدیم شباهت فراوان دارد. 

علی رغم ادعای محققین اسلامی که منشای خط عربی یا خط حجازی را 
مسند می دانند، هیچ شباهتی میان آن خط با خط عربی )نسخ یا کوفی( دیده 
نمی شود. در حالیکه شباهت خط عربی با کتیبه های ذکر شده در بالا را، 

 ل نبطی اند، نمی توان انکار کرد.که از اص
 تصویر نسخ و مسند

عده ای در پی جمع بستن میان آرای محققین اسلامی و دانشمندان  
منشا خط نبطی را، مسند معرفی کنند )مولفان  معاصر اند. اینان می کوشند،

دراسة فی تطور الکتاب »فرهنگ الوسیط، و ابراهیم جمعه مولف کتاب 
مع الوصف، امروزه در دو نکته تردیدی وجود «(. رالکوفیه علی الاحجا



 

 219پنج رساله /

ی طور سیناست که ندارد: نخست اینکه منشای خط عربی، شبه جزیره
مملکت نبطیان بود؛ دوم اینکه عرب حجاز و ناحیه ای که اسلام از آن 
ظهور کرد، فاقد خط بود. گویا قدما، نه صاحبان خط جنوبی، و نه صاحبان 

ی سامی ی عرب را که واژهب نمی گفتند. کلمهخط شمالی، هیچکدام را عر
است به معنای صحرا و صحرا نشین دانسته اند که هیچگونه معنای نژادی 
نداشته، و از قرن سوم میلادی به تمام ساکنان )بهتر است بگویم بدویان( 

ی اعراب را به همین معنا شبه جزیره اطلاق می شده است. قرآن نیز کلمه
(. گویا در 15و  98ه )سوره های توبه و حجرات، آیات )بدوی( به کار برد

به همین معنا استعمال شده است. بدین ترتیب، خط  -در سه جا -تورات نیز
از میان و کتابت در سرزمین حجاز، اندکی قبل از ظهور اسلام وارد شده؛ 

، «انیس فریحه»قریش هفده تن نوشتن می دانستند. به این ترتیب، به قول 
از لحاظ زمان، جدیدترین خطوط سامی است که بیشتر از هر خط خط عربی 

 سامی دیگر، انتشار و شیوع یافته است. 
 خط کوفی -2

با بسط سیطره ی اعراب، شهرهای بصره و کوفه احداث گردیدند. این 
مراکز نظامی بودند که فرامین مدینه، و بعداً دمشق را به  -در اصل -دو شهر

خراسان و هند می رسانیدند. ازینرو در این دو سایر بلاد مفتوحه، مخصوصاً 
شهر، به امر کتابت توجه فراوان به عمل آمد. خطی که منشای نبطی داشت، 
در این شهر کاربرد بیشتر یافت و در واقع تکمیل گردید. از همین راه، به 

شهرت یافت. به قول ابراهیم جمعه، عرب خطوط را بنام « خط کوفی»
طی، حیری، انباری، مکی و مدنی. کوفی نیز از همین شهرها می شناختند. نب

مبداست، چون اسلام با این خط از همین مبدا منتشر گردید. به قول او، این 
ی شگوفایی علمی کوفه بوده، نه در دوره ی سوق و نامگذاری، در دوره

 ی لشکر کشی ها. اداره



 

 تاریخ زبان عربی / 220

ه ولی عده ای، برای هر یک از خطوط کوفی و نسخ، منشاء جداگان
قایل اند؛ کوفی از خط سریانی، و نسخ از نبطی. گفته می شود که قبل از 
اسلام، خط کوفی را خط حیری می خواندند. چه اعراب حجاز آنرا از آن 

 -هـ(17شهر عراق )حیره( فرا گرفته بودند؛ بعد از احداث شهر کوفه )سال
نسخ را  این خط، کوفی خوانده شد. اما خط نبطی و -به دلایلی که گفته شد

ی حوران( گرفتند. خط سطر نجیلی را از انبار به حجاز از شام )ناحیه
آوردند. همانست که خط حجازی و انباری خوانده می شود؛ و همین خط 

 است که بعداً کوفی خوانده شد.
ی زمانی اندک پس هر دو خط )نسخ و کوفی(، از دو منشا، با فاصله

مه ها و امثال آن استفاده می شد؛ از وارد حجاز شدند. از نسخ در نوشتن نا
ی سکه ها. اسناد و کوفی برای کتابت مصاحف، تزئین مساجد و کتیبه

شواهدی که از اوایل اسلام در دست است، نشان می دهد که این دو 
هـ  23)کوفی و نسخ( یکی نیستند. قدیم ترین نمونه به خط نسخ، به سال 

کوفه. این نمونه، نامه ای است بر می گردد؛ یعنی شش سال پس از احداث 
 -در مصر -اهناسیهکه از طرف یکی از عمال عمرو بن عاص، که برای 

صادر شده است. این نامه دو زبانه )عربی و یونانی( است. پس در کنار خط 
ی زمانی کوفی، خط نسخ نیز مورد استفاده بوده، چه بعید است که در فاصله

 مورد استفاده قرار گرفته باشد. شش سال خط نسخ از کوفی مشتق شده و
به این ترتیب، در اوایل، مصاحف را با خط کوفی می نوشتند. 

. او خط مشهورترین نویسنده ی مصاحف در عصر اموی، قطبه نام داشت
ضحاک بن  0در عهد عباسی -کوفی را با چهار قلم می نوشت. پس از او

از ضحاک، اسحق عجلان بود؛ ضحاک چیزی بر چهار قلم قطبه افزود. پس 
بن حماد و دیگران اند که تا دوازده قلم به وجود آوردند؛ تا اینکه در عصر 

آنها را  -وزیر مامون -قلم رسید. اما فضل بن سهل ذوالریاستین 20مامون به 
یا فیر آموز بود. این رشد « پیر آموز»رسانید که یکی از آن جمله  24به 



 

 221پنج رساله /

ی بعضی( به هفتاد قلم رسید. اما حقیقت )و به گفته 30اقلام ادامه یافت، تا 
اینست که اینها در حکم اشکال خط و احد کوفی بودند. مبدع اصلی در این 
خصوص ابن مقله است که در قرن چهارم می زیست. او شش خط را از 

 خط کوفی استخراج کرد. 
ی خط کوفی وجود داشت: کوفی تذکاری، کوفی در واقع سه گونه

مخصوصاً از  -ی. به تدریج استفاده از خط کوفیتحریری و کوفی مصحف
کاسته گردید )به ویژه در شرق قلمرو  -نوع تذکاری و مصحفی آن

خلافت(. اما تا قرن دهم میلادی استفاده از کوفی در بلاد مصر و سوریه و 
عراق ادامه داشت. این به دلیل صعوبت و تشریفاتی بود که در نوشتن این 

ی دیگر خط کوفی یک اسلوب تذکاری و بارهخط به کار می رفت. به ع
معماری است، در حالیکه خط نسخ دارای سهولت فراوان برای کتابت روی 
کاغذ است. ازینرو استفاده از خط کوفی، آهسته آهسته به نوشتن یادبودها، 
نوشته های آرایشی ساختمان ها، ظرف ها، سر فصل های کتابها، نوشته 

 ود ماند. های رسمی و خوش نویسی، محد
می دانیم که خط کوفی اولیه فاقد اعراب و نقط بود؛ نقطه گذاری برای 

گفته اند. اما اعراب  -یعنی رفع گنگی -آسان سازی خواندن خط را، اعجام
که به  علایمی گفته می شود حروف مصوت یا عله را متمایز می سازد. 

یش از او، چنین اولین کسی که به این کار دست زد، ابوالاسود دوئلی بود. پ
علایمی در خطوط کلدانی و سریانی دیده می شد؛ پس امکان اینکه 
ابوالاسود این روش را از آنها اخذ کرده باشد، بعید نیست. نقطه گذاری را 
به ابوالاسود، و علامه گذاری را به خلیل بن احمد نسبت می دهند. این کار 

 -از شاگردان ابوالاسود -ادامه یافت تا نصر بن عاصم لیثی و یحیی بن یعمر
 آنرا تکمیل کردند. 

پس از اعراب و اعجام، مرحله ی تحسین و تزیین پیش آمد؛ این کار 
از پایان قرن دوم آغاز گردید. اصولی وضع شد و بنای علمیی بر خط 



 

 تاریخ زبان عربی / 222

گذاردند؛ چندانکه در قرون پنجم و ششم به اوج تکامل خود رسید. در این 
کلف و صعوبت گراییدند. خط کوفی که در راه از سادگی به پیچیدگی، ت

ابتدا فقط اغراض دینی داشت، اینک بدست هنرمندان و هنر دوستان، از 
ی ی عام پا را فراتر نهاد؛ وجودش به یک وسیلهی استفادهی دایرهجنبه

 تزیینی، تفننی، غیر ضروری و تجملی تبدیل شد.
کتابت ساخت.  یابن مقله در تذهیب خط نسخ کوشید، و آنرا شایسته

میلادی است؛  13-12عمر خط کوفی و تحول آن در جهت تکامل تا قرن 
پس از آن، خط نسخ توسعه می یابد. با اینحال، در کارهای تزیینی و نوشتن 
سر صفحه ها و سوره ها، از آن استفاده می شد. از پایان قرن ششم، برای 

ر بعضی از کشورهای نوشتن قرآن نیز، نسخ را به کار می گرفتند. اخیراً د
اسلامی به احیای آن پرداخته اند؛ از آنجمله در مصر توسط یوسف احمد 
)ملقب به استاد کبیر( به تجدید آن همت گماشته اند؛ در ایران نیز، پس از 

هـ به این هنر باز گشته اند. در افغانستان بعضی خطاطان آنرا 1357سال 
 ار می بندند.آموزش می دهند، و به ندرت در تزینات به ک

 
 سرچشمه ها:

سیر خط کوفی در ایران، دکتر علی ایمانی؛ انتشارات ذوّار تهران،  -1
 ش. 1385
گلستان هنر، قاضی میر احمد منشی قمی؛ انتشارات بنیاد فرهنگ  -2
 ش.1352ایران، 

سهم ایرانیان در آفرینش خط، رکن الدین همایون فرخ؛ انتشارات  -3
 ش.1350بنیاد فرهنگ ایران/ تهران، 

ارزش خط و سیر تکامل تاریخی آن، عزیز محمدپور؛ تابش  -4
 ش.1386فرهنگ، 



 

 223پنج رساله /

دستور خط فارسی، دکتر سلیم نیساری؛ سازمان چاپ و انتشارات،  -5
 ش.1374

پیدایش خط و خطاطان، عبدالحمید ایرانی؛ انتشارات یساول  -6
 ش.1345فرهنگسرا، 

 میشل مالرب/ عفت ملانظر؛ انتشارات علمی وزبانهای مردم جهان، -7
 ش.1384فرهنگی، 

سبک شناسی، محمد تقی بهار؛ انتشارات امیر کبیر؛ چاپ نهم،  -8
 ش.1382

ی خط فارسی، دکتر میر شمس الدین در آمدی بر چگونگی شیوه -9
 ش.1354ادیب سلطانی؛ انتشارات امیر کبیر، 

فرهنگ املایی و دستور خط و املای فارسی، دکتر جعفر شعار؛  -10
 ش.1387انتشارات سخن، تهران، 

بان شناسی عربی، دکتر محمود فهمی حجازی/ دکتر سید حسین ز -11
 ش.1379سیدی؛ انتشارات آستان قدس رضوی، تهران 

تحفة المحبین، یعقوب بن حسن سراج شیرازی؛ دفتر نشر میراث  -12
 ش.1376مکتوب فرهنگی، تهران 

ی نشرات شفا، املا و انشای زبان دری، پوهاند رسول رهین؛ سلسله -13
 ش.1382اُسلو 

ی مصور الفبا و خط، ژرژ ژان/ اکبر تبریزی؛ شرکت خچهتاری -14
 ش.1382انتشارات فرهنگی علمی، تهران، 

فرهنگ معاصر هنر، رویین پاکباز؛ فرهنگ معاصر چاپ چهارم،  -15
 ش.1383تهران 

اطلاعات عمومی معین، سعید قانعی و مینا احمدی؛ انتشارات  -16
 ش. 1382ساحل، چاپ پنجم ، تهران 



 

 تاریخ زبان عربی / 224

 

 
 
 


